# BIBLIOTHÈQUE

DE L'ÉCOLE

# DES HAUTES ÉTUDES

PUBLIÉE SOUS LES AUSPICES

DU MINISTÈRE DE L'INSTRUCTION PUBLIQUE

# SCIENCES PHILOLOGIQUES ET HISTORIQUES

#### VINGT-CINQUIÈME FASCICULE

ANÍS EL-'OCHCHÂQ, TRAITÉ DES TERMES FIGURÉS RELATIFS A LA DESCRIPTION DE LA BEAUTÉ, PAR CHEREF-EDDÎN RÂMI, TRADUIT DU PERSAN ET ANNOTÉ PAR M. CL. HUART.



PARIS
F. VIEWEG, LIBRAIRE-ÉDITEUR
LIBRAIRIE A. FRANCK

67, RUE RICHELIEU

1875

angantomera

# ous matter exemps

somerioram ta emone comence exception

DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF

ziden

A PA CERTAIN TO THE STATE OF

0.00



# ANÎS EL-°OCHCHÂQ

TRAITÉ DES TERMES FIGURÉS

RELATIFS A LA DESCRIPTION DE LA BEAUTÉ

ANIS EL OCHCHAQ

SECTION SHEET SIN ATTACH

DESCRIPTION AS A DESCRIPTION OF A SUPPLIES

REAL ACADEMIA ESPANOJA

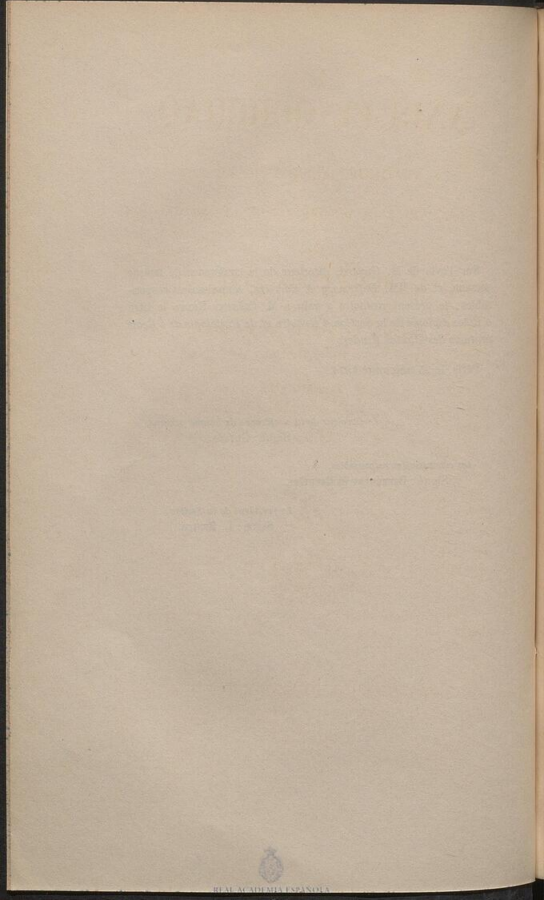
Sur l'avis de M. Guyard, directeur de la conférence de langue persane, et de MM. Defrémery et Carrière, commissaires responsables, le présent mémoire a valu à M. Clément Huart le titre d'Élève diplômé de la Section d'Histoire et de Philologie de l'École pratique des Hautes Études.

Paris, le 25 novembre 1874.

Le directeur de la conférence de langue persane, Signé: Guyard.

Les commissaires responsables, Signé: Defrémery et Carrière.

> Le président de la Section, Signé: L. Renier.



# ANIS EL-OCHCHAQ

TRAITÉ DES TERMES FIGURÉS

RELATIFS A LA DESCRIPTION DE LA BEAUTÉ

PAR

# CHEREF-EDDÎN RÂMI

TRADUIT DU PERSAN ET ANNOTÉ

PAR

#### M. CL. HUART

ÉLÈVE DE L'ÉCOLE PRATIQUE DES HAUTES ÉTUDES ET DE L'ÉCOLE DES LANGUES ORIENTALES VIVANTES



# PARIS F. VIEWEG, LIBRAIRE-ÉDITEUR LIBRAIRIE A. FRANCK

RUE RICHELIEU, 67

1875

# ANIS EL-DEHCHAQ

SHAPPING STREET, SIN STRAIT

THE RESERVE OF THE PROPERTY OF THE PARTY AND A PARTY AND A PARTY.

HEAR WINDSHIPS

"RIGHT SE REERS OF TOURSE

THAT IS NOT THE

PETTO

TONING STREET, STREET, ST

ALTONOMIC A MERCENTAL

GILL.



REAL ACADEMIA ESPANOLA

"Au nombre des difficultés qui s'opposent à la parfaite intelligence de la poésie de toutes les nations musulmanes, disait M. de Slane au début d'un mémoire sur quelques expressions techniques usitées dans la poésie arabe 1, il faut mettre en première ligne l'emploi de certains mots dans un sens métaphorique. De là surgit pour l'étudiant un grand embarras, car il est porté à assigner à ces mots leur sens propre, et alors le vers dans lequel ils se trouvent est inintelligible; ou bien, après des efforts, souvent infructueux, pour deviner la pensée que le poète a voulu exprimer, le lecteur demeure convaincu qu'il est impossible de la saisir. C'est surtout chez les poètes regardés par les littérateurs arabes comme modernes, c'est-à-dire chez ceux qui ont vécu postérieurement au premier siècle de l'hégire, qu'on reconnaît ce goût passionné pour le langage métaphorique. Dans la description de l'objet de leur affection, ils se complaisent à prodiguer des termes parfaitement clairs pour eux, mais incompréhensibles pour le lecteur européen."

Ces paroles peuvent servir d'introduction au travail que nous soumettons aujourd'hui aux lecteurs, elles en indiquent à la fois l'objet et l'utilité. Expliquer les expressions techniques dont se servent les poètes persans quand ils décrivent les attributs de la beauté, les éclaircir par des exemples, tel est le but que nous nous sommes proposé en traduisant le traité écrit par Cheref Râmi sur ce sujet. En faisant connaître une partie de la rhétorique persane qui jusqu'à ce jour n'avait été

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Journal Asiatique, 1839, t. I, p. 167.

Huart, Anîs el-Ochchâg.

l'objet d'aucun travail particulier, nous pensons rendre service aux orientalistes, souvent embarrassés pour traduire des synonymes dont la véritable signification leur échappe, parce qu'il leur manque un exemple qui en précise le sens.

On remarquera, en comparant les vers cités par l'auteur que nous traduisons, avec ceux que M. de Slane a expliqués dans le mémoire dont nous venons de parler l, on remarquera, disons-nous, que la plupart des termes se correspondent en arabe et en persan; il semble qu'une même manière de voir, qu'un même génie ait guidé ces deux peuples, si différents sous d'autres rapports, dans le choix des comparaisons qu'ils emploient; cette rencontre n'est sans doute point fortuite: mais quelle influence l'imposa aux poètes des deux nations, c'est ce que nous n'avons point à rechercher ici, il nous suffit de constater ce fait.

Le procédé dont les auteurs persans se servent, dans le choix de leurs métaphores, et surtout quand il s'agit de la description d'une belle personne, se montre déjà chez les anciens poètes tel qu'il sera employé plus tard par les maîtres du genre érotique: chaque partie du corps est désignée par une ou plusieurs expressions figurées, qui finissent par remplacer le mot propre et par s'identifier tellement avec lui, que l'auteur juge inutile d'indiquer plus clairement sa comparaison; ainsi Firdausî dira, en parlant de la belle Roudâbeh: "Elle porte "sur la tête une couronne de musc que Dieu lui a donnée (ce "sont ses cheveux noirs); ses deux narcisses (c'est-à-dire ses "yeux) sont sombres; ses deux magies (ses yeux) sont pleines "de langueur, ses joues couvertes de tulipes (le duvet)". On voit facilement que ce passage, traduit littéralement, sans les explications que nous donnons entre parenthèses, serait inintel-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Voy. aussi Ibn-Khallikan, trad. t. I, p. XXXVI.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Châh-Nâmeh, éd. de M. Mohl, t. I, p. 253—254.

ligible à celui qui n'est point familiarisé avec des figures de mots si éloignées de celles que nous sommes habitués à rencontrer.<sup>1</sup>.

Lorsque la littérature persane commença à décliner, lorsque les poètes ne cherchèrent plus que des jeux de mots, des concetti, des allitérations plus ou moins forcées, les expressions dont s'étaient servis les premiers poètes devinrent un modèle qu'on dut suivre; les auteurs de cette époque inférieure n'étaient sans doute pas fâchés qu'on leur prescrivît des règles, au lieu de les laisser inventer des comparaisons nouvelles, qui eussent eu au moins le mérite de la nouveauté, à défaut de la beauté de leurs modèles, qu'ils ne pouvaient plus atteindre. Il se créa une rhétorique; des écrivains, dont le goût s'était formé à la lecture des chefs-d'œuvre de la littérature, posèrent des règles, indiquèrent les termes dont on devait se servir si l'on tenait à écrire avec une certaine propriété d'expression, et relevèrent les fautes contre le style. Cheref Râmi est un de ces auteurs, et le traité que nous traduisons plus loin, l'Anîs el-Ochchâg (le Compagnon des amoureux), fut composé par lui pour expliquer les comparaisons qu'avaient employées les poètes classiques pour la description de la beauté. On voit de quelle importance est cet ouvrage; en effet, le véritable sens d'une foule de métaphores avait jusqu'ici passé inaperçu, ou avait été mal saisi, parce qu'on n'en avait pas compris l'application: mais les exemples que cite notre auteur serviront à préciser la signification exacte de synonymes trop souvent confondus dans une même traduction.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Et pourtant que de métaphores audacieuses sont passées chez nous dans l'usage! "Je ferai observer, a dit M. Defrémery, que la plupart de ces images contre lesquelles nous nous récrions si vivement ne présentent rien de plus hardi, de plus gigantesque, que telle autre hyperbole risquée par nos grands écrivains." Préface de l'*Histoire des Samanides*, p. VII.

L'Anîs el-Cochchâq, d'ailleurs, loin d'être resté inconnu, a joui au contraire en Perse d'une vogue méritée; et ce qui montre encore mieux la valeur de cet opuscule, c'est que le commentateur turc Mustafà ebn-Cha bân Surouri (mort en 969 = 1561) le prit, quand il composa son traité sur la métrique et la poésie intitulé Bahr el-Ma ârif¹, comme base de la troisième partie, dans laquelle il expose les comparaisons et les figures usitées dans la rhétorique. C'est de ce dernier ouvrage que De Hammer a extrait une longue mais sèche nomenclature de ces termes poétiques, qu'il a insérée dans son Histoire de la Littérature persane². Mais une simple liste, où les mots sont traduits par un équivalent, sans un exemple qui en montre le véritable usage, est tout-à-fait insuffisante; cette considération nous a encore engagé davantage à persévérer dans la traduction complète du traité de Râmi.

L'auteur de l'Anîs el-'Ochchâq, Hasan-ebn-Mohammed Cherefeddîn Râmi, désigné habituellement sous le nom de Cheref Râmi, s'était acquis une certaine renommée parmi les poètes de son temps, mais il était surtout connu par sa science des règles de la poésie. Dans la notice qu'il lui a consacrée, le biographe Daulet-Châh dit: "C'était un savant du plus grand mérite, qui avait atteint le plus haut rang dans la science de la poésie. Il a composé un traité sur ce sujet, qu'il a nommé Haqûiq-el-Hadûiq, et dans lequel il a mentionné certaines définitions omises par Rachîd Vatvât dans son ouvrage intitulé Hadûiq-es-Sihr; il dit par exemple: "Rachîd Vatvât appelle amphibologie "Silvi", un mot qui comprend deux significations; tandis que selon "moi l'amphibologie peut embrasser plusieurs significations"; et pour preuve, il cite ce vers de 'Imâd Faqîh (mètre hazadj):

<sup>1</sup> Fluegel, Die Handschr. zu Wien, t. I, p. 208, n. 229.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Gesch. der sch. Redek. Pers. p. 27.

## دل عکس رخ خوب تو در آب روان دید واله شد وفریاد بر آورد که ما هی

"Mon œur vit sur l'eau courante le reflet de ton beau visage; confondu, il s'écria: Un poisson! (ou: Tu es une lune; ou: Ce n'est point elle.)

"Cheref Râmi fut le *mélik-ech-choʻarâ* (prince des poètes) de l'Irâq sous le règne de Châh Mansour, fils de Mohammed ebn-Mozaffar; son *divân* ou recueil de poésies est très-répandu dans l'Irâq, l'Azerbaïdjân et le Fârs; les *qacîdahs* et les fragments dont il est composé sont très-remarquables et montrent l'habileté de l'auteur."

Le traité de poétique dont parle Daulet-Châh, le  $Haq\hat{a}iq$ -el- $Had\hat{a}iq^1$ , est un commentaire de l'ouvrage plus ancien de Rachîd-eddîn Mohammed Vatvât, poète célèbre également, lequel porte le titre de  $Had\hat{a}iq$ -es- $Sihr^2$ ; le traité de Râmi se divise en deux parties, dont la première est consacrée aux termes techniques des anciens poètes, et la seconde à ceux dont se servaient les poètes récents (contemporains de Râmi).

L'Anîs-el-Cochchâq a est un ouvrage du même genre que le précédent; mais le sujet en est beaucoup plus spécial, puisque l'auteur s'est borné à expliquer les comparaisons techniques dont se servent les poètes persans pour désigner les différentes parties du corps dont on peut décrire la beauté. Ce livre fut, ainsi que le précédent, composé pour le sultan Abou'l-Fat'h Ovéïs Bahâdour; il fut écrit à Mérâgha, et terminé dans le mois de

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hadji-Khalfa, éd. Fluegel, t. III, p. 77, n. 4553. On lui donne aussi le titre de *Chaqáïq-el-Haqáïq*; cf. Hadji-Khalfa, t. III, p. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> H.-Kh. t. III, p. 21, n. 4433.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Râmi est encore l'auteur d'un livre dont le titre seul, Holyat-el-Maddâḥ, est cité par Hadji-Khalfa, t. III, p. 112, n. 4635.

chavvâl de l'année 826 (Sept. 1423)<sup>1</sup>. Voici comment, dans sa préface, Cheref-eddîn raconte l'incident qui l'amena à rédiger ce traité:

"Je me trouvais à Mérâgha, visitant l'observatoire de Mohammed ebn-Haçan at-Toûsi<sup>2</sup>, lorsque je fis la rencontre d'une réunion de gens savants dans les lettres, occupés à disputer sur la poésie et le mérite des divers poètes. Au milieu de la conversation, on en vint à médire des poètes anciens, et bientôt la discussion dégénéra en querelle, sans que l'on démêlât exactement quel était le sujet de cette dispute. Me jugeant assez savant pour exprimer une opinion à ce propos, ...... je dis, sans donner d'explication préalable: Un poète d'entre les meilleurs de ce siècle a composé ce quatrain:

"Quand bien même tu redresserais le cyprès de ta taille, "quand même tu mettrais en œuvre tous les expédients de la

Les mots فَتَحَ رَوْزُ أَخْرُونَ paraissent être un chronogramme, qui représenterait l'année 845; mais ce chiffre est évidemment trop élevé, le pouvoir des princes Ilékaniens ayant cessé en 835 par la mort de Hosaïn fils d'Ala eddaula, assiégé et pris dans Hilla par les Turcomans du Mouton-Noir. (Voy. De Sacy, Chrest. Ar. t. II, p. 85.)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hadji-Khalfa, t. I, p. 487, n. 1449; Fluegel, Die Handschr. zu Wien, t. I, p. 414. D'Herbelot, Bibl. Or. donne la date 816 (1413), art. Avis Béhadir; quant au ms. dont je me suis servi, il ne porte pas la date de la composition de l'ouvrage; toutefois, je trouve cette phrase dans la préface (f. 2 r.):

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Fluegel, *Die Handschr. zu Wien*, t. I, p. 414, s'est mépris singulièrement touchant le rôle de ce personnage: il dit "que Râmi dédia son livre au sultan avec l'assentiment (mit Zustimmung) du philosophe et astronome Nasîr-eddîn at-Toûsi." Or le célèbre auteur des tables Ilkhaniennes avait été choisi par Houlagou pour diriger l'observatoire de Mérâgha, cent cinquante ans auparavant.

"beauté, Sur la raie de tes cheveux Moïse a montré sa main "blanche, de sorte que tu as retranché les cent du nombre "dix-neuf<sup>1</sup>."

"Ce quatrain contient une énumération des diverses manières d'être de la beauté. Il est donc nécessaire que le nœud de la difficulté de cette question soit dénoué par vous, afin qu'on saisisse l'intention de l'auteur.

"Lorsque je vis qu'ils étaient impuissants à en comprendre le sens malgré leur prétention au savoir, je dis: Les poètes ont divisé les comparaisons qu'ils appliquent aux diverses parties du corps de l'amante dont ils décrivent la beauté, en dix-neuf chapitres<sup>2</sup>; et ils ont accordé la prééminence aux cheveux, parce qu'on dit qu'il n'y a pas de couleur qui l'emporte sur la couleur noire (بالاقتر از سياهي رنگ دگر نباشد)."

Le manuscrit dont nous nous sommes servis pour cette traduction appartient à M. Chodzko; nous en devons la communication à M. St. Guyard, qui a encore eu l'obligeance de nous faire obtenir, par la bienveillante entremise de M. G. Paris, directeur adjoint de l'École pratique des Hautes-Études, une collation de plusieurs passages fautifs sur les deux manuscrits conservés à la Bibliothèque de Vienne. C'est à M. Sachau que nous sommes redevable de cette collation; nous saisissons l'occasion de le remercier du soin qu'il a bien voulu apporter dans la confrontation des textes. Nous désignerons le manuscrit appartenant à M. Chodzko par la lettre C; la lettre A indiquera le ms. 424 du Catalogue de Fluegel, et B le ms. 425.

Nous ajouterons quelques mots touchant notre traduction. Nous avons conservé la division en dix-neuf chapitres: nous y

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Le texte de ces vers se trouve plus loin, p. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C'est le nombre dix-neuf dont il est parlé dans le quatrain ci-dessus. Quant au nombre cent, il indique le nombre des comparaisons que l'on applique aux cheveux. Voy. p. 16, 18.

avons joint, sous forme d'appendice, quelques règles que donne l'auteur, dans les dernières pages de son ouvrage, sur les rapports que l'on doit observer entre les diverses comparaisons qui peuvent se trouver dans un même vers; ces préceptes sont appuyés d'exemples tirés de différents auteurs.

Cheref Râmi, pour donner à son ouvrage une forme plus littéraire, et pour éviter la monotonie causée par une fréquente répétition des mêmes mots, a imaginé de reproduire, dans les explications qu'il donne, le style des vers qu'il cite. Veut-il, par exemple, montrer que certains poètes comparent les lèvres au rubis, il dira: Ceux d'entre les auteurs à la plume élégante qui se connaissent en joyaux, etc. Cite-t-il un vers où les lèvres sont appelées salière, à cause du refus qu'a éprouvé l'amoureux, il s'exprimera ainsi: "On les compare à une salière, parce qu'elles sont salées (c'est-à-dire amères) et inhospitalières, ainsi que l'a dit tel auteur, le plus salé (nous dirions le plus piquant) en paroles, etc. "Cela suffit à faire juger du procédé qu'il a employé. Nous avons conservé autant que possible ces phrases figurées, tant qu'elles ne nuisaient pas à la clarté de l'exposition.

Enfin, nous n'avons pas manqué d'indiquer et d'expliquer dans des notes les allusions, les allitérations et les jeux de mots dont les vers cités fournissent nombre d'exemples. Cependant il en est quelques-uns que nous n'avons pas signalés, soit parce qu'il était facile de les saisir, soit pour éviter la multiplicité fatigante des notes placées au bas des pages.

Nous devons quelques-unes de ces notes à l'obligeance de MM. Defrémery et Guyard, qui, après avoir examiné ce travail, ont eu la bonté de nous donner plusieurs conseils dont nous les remercions ici bien sincèrement.

#### CHAPITRE Ier.

#### DES CHEVEUX.

On considère la chevelure موى comme la reine accomplie de la beauté, dans l'empire de la perfection. On comprend aussi sous ce nom la séparation des cheveux. La chevelure se divise en trois espèces, dont la première est nommée مُعَقَّدُ ; les Turcs possèdent ce genre de chevelure qui forme des sortes de nœuds. En persan son nom est عند , comme on le voit dans ce vers d'Atîr-eddin Aumâni¹:

Si ma main pouvait atteindre ces cheveux frisés aussi noirs que l'ambre <sup>2</sup>, mon pied foulerait (litt. s'approcherait de) la voûte élevée du ciel.

La deuxième espèce est appelée ﴿ (bouclée); c'est la chevelure des Dilémites; on la nomme en pehlevi ﴿ et en persan عَلَىٰ . Le sens de ce dernier mot est en effet "plein de boucles", comme dans ce vers de Sayyid Zou'l-Fiqâr 3:

Né à Aumân, village du canton d'A'lem (en persan d') qui dépend de Hamadân. Voy. Hamd-Ullah Mustaufi et Amîn Ahmed Râzi, cités par M. Defrémery, Journ. As. 1847, t. 1, p. 184. Atîr-eddin fut le panégyriste de Soléïman-Châh Abouh, prince du Kurdistan.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sur la couleur noire de l'ambre et du musc, prise comme point de comparaison, voyez une savante note de Quatremère, *Histoire des Mongols*, p. 396, note 189.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Surnom d'un poète du Chîrvan nommé Qawâm ed-dîn

## بت دیلم مه مشکین گلاله بمشک چین گرفته روی لاله

Cette idole du Dîlem est une lune aux boucles noires, qui font ressembler son visage à une tulipe rayée de noir 1.

La troisième espèce est appelée مسلسل (crépue, littéralement en forme de chaîne). C'est la chevelure des Éthiopiens, pareille aux anneaux d'une cotte de mailles, enchevêtrés les uns dans les autres <sup>2</sup>. Son nom pehlevi est مرغول et son nom persan كاكل, comme dans ces vers de Rachîd-eddîn Watwât <sup>3</sup>:

Hosaïn ben Sadr-eddîn 'Ali; il vivait sous le règne du Sultan Mohammed ben Tekech Khârezmchâh.

<sup>1</sup> Voici un fragment de Khâqâni où il est question de ce genre de chevelure; c'est le poète en prison qui parle:

چچو موی دیلم اندر شکست اعضای من

"Tous les membres de mon corps sont contournés (proprement bouclés) comme la chevelure des Dîlémites." Ce passage a été cité par M. de Khanikof dans un Mémoire sur Khâqâni paru dans le Journal Asiatique, Mars-Avril 1865, p. 354. L'expression انكر شكست ne signifie pas en désordre, comme l'a traduite M. de Khanikof, mais bien contourné comme une boucle de cheveux; ce n'est pas là une simple expression qui serait venue à l'esprit du poète; c'est l'expression technique prescrite par la rhétorique persane; les Dîlémites ont la chevelure bouclée, comme les Turcs l'ont frisée, et les Éthiopiens crépue.

<sup>2</sup> Cf. ce distique de Sa<sup>c</sup>di, préface du Gulistân (mètre motagâreb):

"Je suis sorti de mon pays, à cause de l'oppression des Turcs, et parce que j'ai vu le monde tombé en désordre comme les cheveux d'un Éthiopien." (Trad. de M. Defrémery.) On voit que la traduction littérale serait: "Entortillé comme les cheveux crépus d'un Éthiopien."

<sup>3</sup> Né à Balkh; auteur d'un poème nommé Misbâh et d'autres ouvrages. Rejette de devant ton visage brillant comme le soleil, tes cheveux crépus et noirs comme le muse; ce serait dommage que tes cheveux voilassent ta face ronde comme la lune.

et joue un rôle particulier. Bien qu'on applique à la chevelure entière les différents noms de زلف, گیسو, مو etc. il y a cependant une distinction entre ces divers termes. L'expression زلف zolf désigne les boucles qui encadrent les joues et ressemblent à un serpent enroulé dans un parterre de fleurs; voici comment on a employé ce terme dans la description des belles qui ravissent le cœur:

Les belles, pour nous ravir le cœur, comme des brigands, ramènent leurs boucles et les placent en travers de leurs joues 1.

On applique spécialement le mot à aux boucles qui retombent derrière l'oreille et s'entortillent autour du cou de la bien-aimée, comme dans ce vers d'Atîr-eddîn Akhsîketi<sup>2</sup>:

Si ses boucles n'avaient pas le désir formel de tomber sur son cou, en se glissant sous le lobe de l'oreille, pourquoi se placeraient-elles <sup>3</sup> derrière ses oreilles ?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Allusion à la corde que les voleurs de grand chemin tendent en travers de la route pour faire tomber les passants.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Né à Akhsiket خسيكن, localité du district de Ferghâna, dans le Ma-véra-annahr, s'établit dans l'Iraq-'Adjémi et l'Azerbaïdjan, et fut dans les derniers jours de sa vie attaché à la cour de l'atâbek Ildigiz. (Daulet-Châh, ms. pers. 828 suppl.)

<sup>3</sup> Littér. pourquoi placeraient-elles leur cou.... — Au lieu de از بنا كُوش dans le premier hémistiche, on pourrait lire از بن كُوش ; le sens serait alors : Si ses boucles ne désiraient

On appelle عُرِّة les cheveux qui descendent sur les épaules et qu'on attache toujours par derrière à cause de leur longueur.

Kamâl-eddîn Khâdjou¹ dit à ce sujet:

Ou bien sermonne tes œillades pour qu'elles cessent d'être si trompeuses, ou donne un lien à ta chevelure pour qu'elle cesse d'exercer le brigandage des cœurs<sup>2</sup>.

On nomme موی les cheveux qui descendent jusqu'à la taille de la bien-aimée, et l'enveloppent comme une ceinture, ainsi que l'a dit Nizâï نزاى:

Tes cheveux descendent jusqu'à ta taille, qui est moindre qu'un cheveu; qui a jamais vu une belle ayant comme toi un cheveu pour ceinture parmi les beautés turques?

Quant aux cheveux qui tombent en ondulant jusqu'aux pieds de l'amante, on les nomme encore زلف, parceque ce mot est un terme spécial aux belles personnes, tandis que عوى est commun aux deux sexes. Un poète a dit:

pas en toute sincérité tomber sur son cou, pourquoi se placeraient-elles sous ses oreilles?

<sup>1</sup> Khâdjou de Kermân, auteur d'un livre portant le titre de Humâï et Humâyoun, mort en 742 de l'Hégire (1341). Cf. de Hammer, Gesch. der sch. Redek. Pers. p. 248; le Béhâristan de Djâmi, 7<sup>e</sup> rauzèh.

2 Le poète joue ici sur les deux mots عرب boucle de cheveux, et عرب brigandage, qui sont censés dériver de la même racine, et fait allusion à la comparaison qu'on peut établir entre les cheveux et une corde tendue pour faire tomber les passants. Cf. p. 11, note 1.

O mon maître! Si tu vois ses cheveux bouclés tomber jusqu' à terre, ne descends pas dans le puits 1 avec cette corde, car si elle laisse tomber ses cheveux ainsi, c'est par perfidie 2.

On compare les cheveux de la bien-aimée, qui tombent sur son cou, à l'ornement en forme de collier nommé ambarinè (c'est un bijou rempli d'ambre, d'où son nom), comme l'a fait le chéikh Sa'di<sup>3</sup>:

## گیسوت عنبرینهٔ گردن تهامر بود معشوق خوبروی چه محتاج زیورست

Tes cheveux sont absolument comme un 'ambarînè pour ton con; quel besoin d'ornements a l'amante au beau visage 4?

كيسوت عنبريه وكردن تمام عود

"Tes cheveux sont un 'ambarine; ton cou est entièrement d'aloès."

4 Cette même pensée se retrouve dans un vers de l'ode si

connue de Hâfizh : اثر آن ترک شیرازی etc.

زعشف نا تمام ما جمال بار مستغنیست بروی زیبارا ورنگ وخال وخط چه حاجت روی زیبارا

La perfection de notre amie n'a pas besoin de notre amour imparfait; qu'importent à la vraie beauté le fard, l'éphélide, le duvet?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C'est-à-dire: Ne te laisse pas aller à donner un baiser à la fossette de son menton, et en même temps, ne te laisse pas ensorceler. Voy. plus loin le chap. XII.

a plusieurs sens auxquels le poète fait naturellement allusion: il signifie "magie noire" et "noirceur de la chevelure." On peut donc encore entendre ainsi les derniers mots du vers: "car elle laisse tomber ses cheveux pour pratiquer un maléfice", ou bien "uniquement pour faire ostentation de leur belle couleur noire."

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ce vers fait partie des *Tayyibât*; il se trouve à la page 11, dans l'édition lithographiée des *Kulliyât* publiée à Bombay en 1267 (1850—51). Le premier hémistiche est, dans cette édition, différent du texte donné par Cheref Râmi; mais la leçon qu'elle offre est évidemment meilleure. On lit en effet:

Les poètes arabes emploient sept synonymes répondant aux trois termes persans de غيسو, ولف et وه ; ce sont: مُدع ,مُدغ . Le mot الشخم désigne les cheveux noirs.

Une jeune fille aux cheveux abondants, noirs et ondulés est désignée (en persan) par le terme زنجيريان زلف (aux boucles en forme de chaîne). En réunissant toutes les qualités des cheveux, au point de vue de la couleur, de la forme, etc., on a obtenu trente-trois épithètes. Dans ce nombre, onze épithètes sont courantes et pour ainsi dire techniques parmi les poètes, comme خام (filet), شبكه (filet), اليال (nuit), حبال (obscurité). كالم (ombre), خالف (ténèbres), خال (ombre étendue), والم (la lettre في معنى (la lettre في عنى رسون), حبل متين (une corde solide).

Le lien qui attache les tresses par derrière s'appelle معشوق (l'amulette de l'amante) ou تعوید عُشاق (le talisman des amants), ainsi que l'a dit le roi des poètes Khâqâni dans un de ses gazels 1:

### بدو تا موی که تعوید منست یادگار از سر مشکین رسنت

Par tes cheveux bouclés, qui sont mon talisman, et qui sont pour moi un souvenir de ta tête aux tresses de musc ....

Onze autres épithètes ne sont pas techniques, mais se rencontrent dans les œuvres de quelques poètes élégants, comme عقد (nœud), جعد (bouclé), جيش (bouclé), مقد (voile), جنف (corde de tente), برقع (corbeau), غراب (épi de blé), عقرب (scorpion), منبله (croix)<sup>2</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ms. de la Bibliothèque Nationale, suppl. persan n. 620 f. 211 v.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ces quatre derniers mots sont aussi des noms de constellations: le Corbeau, l'Épi ou la Vierge, le Scorpion, la Croix (le Cygne).

\* a dit شخمود منوّر a dit شخمود منوّر a dit روى بنما تا دكر عابد نكويد الصلوة زلف بكشا تا دكر راهب نكويد كالصليب

Montre ton visage et désormais l'adorateur du vrai Dieu ne dira plus la prière; dénoue ta chevelure, et le moine chrétien ne dira plus que es-salib 1.

Il y a encore onze autres épithètes, parmi lesquelles les auteurs persans ont la liberté de choisir. Ce sont: مشوّن (en désordre), בבול (tordu), مفتول (enchanté), عيار (imposteur), حلقه (voleur, trompeur), של (la lettre ל lâm), حلقه (anneau), دخان (fer à cheval), تعبان (dragon), نخان (fumée), يرح (tour). Le roi des poètes Zehîr-eddîn Fâryâbi² a dit:

چشمت بجادویی بدل چاه بابلست زلفت بکافری عوص برج خیبرست

Ton œil, par sa sorcellerie, remplace le puits de Babylone <sup>3</sup> : tes cheveux, par leur infidélité, suppléent à la tour de Khaïbar <sup>4</sup>.

Quelques poètes arabes comparent les tresses pendantes des cheveux à une grappe de raisin ; c'est une comparaison rare. Parmi les poètes persans, Emîr Moʿazzi <sup>5</sup> en offre un exemple:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mais dans sa bouche, es salib, au lieu de signifier, la croix, ne voudra plus dire que la chevelure.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Un des plus célèbres poètes persans; né à Fâryâb, dans le Khorasan, près de Balkh; vint en Trâq à la cour de l'atabek Qizil-Arslân fils d'Ildigiz; mourut à Tébrîz en 598 = 1201.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Les musulmans prétendent qu'il y a un certain puits, à Babylone, où sont suspendus par les pieds deux anges rebelles, nommés *Hârout* et *Mârout*, qui enseignent à tous ceux qui s'en approchent l'art de la magie.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Khaïbar, forteresse juive du Hedjâz, fut attaquée et prise par Mahomet dans les premières années de sa mission. On sait que le prophète faillit y être empoisonné.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Moʻazzi, ancien soldat au service du prince Seldjoukide Melekchâh, était devenu émir, et finalement roi des poètes.

## گرفته زلف گره گیر در میان دو لب چو خوشهٔ عنب اندر میانهٔ عنّاب

Ses cheveux, pris entre mes deux lèvres, et formant de petites boucles, semblent une grappe de raisin au milieu de jujubes (fruit rougeâtre comparé aux lèvres).

Quant aux termes persans qui servent à désigner les cheveux, il y en a soixante à proprement parler; mais comme on peut se servir d'un bien plus grand nombre de termes, par métaphore on appelle les cheveux: qui ont cent qualités, aux cent qualités. Voici des exemples de ces expressions;

سمن سا (semblable au jasmin), بنغشه (violette), سمن سا (jacinthe), خان (musc), مشکین (musqué), مشکین (sentant le musc), مشکین (semblable à l'ambre), عنبر فام (aux boucles d'ambre), عنبر فار (d'ambre), عنبر (qui répand l'odeur d'ambre), عنبر بار (semblable à l'ambre), عنبر آئین (semblable à l'ambre), عنبر آسا (ayant l'odeur de l'ambre), عنبر نسیم (tamisant l'ambre), عنبر نسیم (ayant l'odeur de l'ambre), غالیم کون (couleur de civette), غالیم فالیم فالیم (semblable à la civette), بار (nuage), کلیوش (recouvrant une rose 1), سمن پوش (recouvrant le jasmin), پروش (le soir), شام غربیان (le soir), شام غربیان (le soir des Occidentaux 2), شام (la nuit), شب رنگ (jayet), شب رنگ (nuit obscure, sans lune), شب دراز (la nuit de Yeldâ 3), شب قدر (une longue vie),

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C'est-à-dire le visage. Cette remarque s'applique également aux deux mots suivants.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C'est là une supposition, au lieu de شام غريبان que donnent les trois Mss., mais qui ne me paraît pas offrir de sens satisfaisant (le soir ou le dîner des étrangers?)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Nom donné à la plus longue nuit de l'hiver.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Nuit où le Qoran fut révélé à Mahomet. Cf. Qoran, ch. XCVII, v. 1. "Nous avons fait descendre le Qoran dans la nuit de *Qadr*."

(prisonnier de guerre), برده جنگ (parasol), سایه باری (prisonnier de guerre), هندوستان (la Chine entière 1) چین وماچین (la lettre ج djîm) جیم (l'Hindoustan), زنگیاری (les Éthiopiens), هندو (Hindou), کالا (précepteur2), سيمكار (criminel, perfide), سيمكار (au cœur noir), دل دون (voleur de cœurs), دلاوييز (qui suspend les cœurs), سرگردان (qui les ravit), دل بند (éperdu, ayant le vertige, c'est-à-dire en désordre), سركش (rebelle), سر شکسته (dont la pointe est tortueuse), سرکټ (dont l'extrémité est courbée), سر بياد داده (qui livre sa tête au vent), or- سرافراز , (qui laisse tomber sa tête), سرافکنده (orgueilleux), قفا دار (occupant l'occiput 3), رزى, (coupeur de routes 4), هند (qui lance un crochet, un كنجه افكر.) (acet) كمند harpon), کافر پرست (qui lance le lacet), کافر پرست (infidèle), كافركيش (infidèle) كافر (adorateur du soleil أخورشيد پرست (id.), زنّار (ceinture, cordelière), چلیبا (croix 6), زنّار (bâton recourbé qui sert de raquette au mail), بند (lien), زنجير (chaîne), (piège), دام ,(en désordre) سودائي , (mélancolie, bile noire) شوريده (courbes خم اندر خم , (plein de frisures) پر شکن (corneille) زاغ enchevêtrées), باد پیما (mesurant, parcourant l'air), موا دار (qui

l Proprement la Chine et la grande Chine (pour مهاچين); ces deux expressions sont généralement réunies pour désigner toute la Chine. Cf. le Dict. de Vullers. celui de Richardson ne donne, sous le mot ماچين, que: "the Emperor of china."

 $<sup>^2</sup>$  Voy. plus loin, Ch. III, p. 27, un vers qui explique cette comparaison.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ou pesant sur la nuque. Allusion aux péchés que chaque homme portera sur le cou au jour du jugement dernier, ainsi qu'à la noirceur de ces péchés comparée à celle des cheveux.

<sup>4</sup> Voyez p. 11, note 1.-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Le soleil désigne ici le visage.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ce mot et celui qui le précède, désignant des objets particuliers aux chrétiens, font allusion à l'infidélité (la noirceur) des chevenx. De plus, le mot جاييا a encore le sens de "ligne courbe."

retient l'air), پریشان (en désordre), کار آشفته (affaire embrouillée), پریشان (époque troublée, c'est-à-dire mauvaise fortune), آشفته روزگار (contourné), تابدار (en désordre), بیم بر آمده (entremêlé).

L'énumération complète de ces comparaisons serait trop longue, car ce sont des composés à l'infini 1.

Zehîr-eddîn Fâryâbi a fait une innovation en comparant les cheveux à une incantation جادو; voici ses vers:

Partout où il y a un cœur, tes cheveux le raviront par leur sorcellerie, et puis le livreront à tes yeux et à tes sourcils inhospitaliers.

Mais cette dernière comparaison ne fait pas partie des cent noms des cheveux énumérés ci-dessus, parce que tous les poètes ne sont pas d'accord sur son emploi. Maintenant, si l'on suppose que l'amante rase sa tête, ce qu'on exprime en la comparant à la main blanche de Moïse (2), on dira qu'elle fait disparaître les cent qualités des cheveux qui forment le premier des dix-neuf chapitres de la beauté, et que par conséquent elle renonce à s'en parer. Si l'on ne savait cela, il serait impossible de comprendre l'énigme suivante (déjà citée dans la préface):

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Parmi ces diverses comparaisons, quelques-unes ont besoin d'éclaircissements. Quand on compare les cheveux à des peuplades méridionales, à des malfaiteurs, ou aux infidèles, c'est une allusion à leur *noirceur*, ce mot étant pris tantôt au propre et tantôt au figuré. L'allusion à un ravisseur décèle leur pouvoir magique; etc.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Selon les légendes des Musulmans, Moïse, parmi les moyens qu'il employa pour convaincre Pharaon de sa mission, retira de dessous son manteau sa main droite, qui parut toute blanche, comme si elle était atteinte de quelque maladie (de la lèpre, Exod. IV, 6). Cf. Qor., ch. XXVII. v. 12 et XXVIII, v. 32.

هرچند که سرو قامت افراختُه اسباب جمال موبمو ساختهٔ برفرق تو موسی ید بیصا بنمود تا عقد صد از نوزده انداختهٔ

Tu as beau redresser le cyprès de ta taille, tu as beau mettre en œuvre tous les expédients de la beauté, Sur la raie de tes cheveux Moïse a montré sa main blanche, de sorte que tu as retranché le nombre cent du nombre dix-neuf.

Ainsi le nombre cent désigne les cheveux, et dix-neuf est le nombre des chapitres qui traitent des différents attributs de la beauté.

#### CHAPITRE II.

#### DU FRONT.

Les mots arabes bien connus ناصيه et بناصيه, qui servent à désigner le front, sont synonymes. On compare quatre manières d'être du front à quatre astres d'un présage heureux:

1. Les anciens poètes arabes nommaient le front assombri de l'amante الكفّ الْحَصِيب (la Main Teinte¹), à cause de la couleur qu'on applique aux sourcils; mais cette comparaison est désapprouvée, et les poètes persans n'en offrent d'autre exemple que ce vers:

کف خصیب کشاید گره زناصیه آندم که ماه من گره بسته از جبین بکشاید

Lorsque ma lune (ma belle) effacera les plis de son front (soucieux), l'astre qu'on nomme la *Main teinte* deviendra

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nom de l'étoile β de Cassiopée, d'après Freytag, Lex. Arab.

d'un heureux présage (mot-à-mot: effacera les plis de son front)<sup>1</sup>.

2. Les poètes du Khorasan comparent le front brillant à Sohéïl Ange (l'étoile Canopus), comme dans ce vers de Yémini<sup>2</sup>:

Le soleil, et le cœur de Yémini, sont toujours resplendissants des rayons que lance ton front, pareil à l'étoile du Yémen (Canopus)<sup>3</sup>.

3. On l'appelle مشترى (nom de la planète Jupiter); voici à ce sujet une comparaison claire:

Ce front semblable à Jupiter ne se soucie nullement des amoureux, précisément parce qu'étant l'objet de l'amour du monde entier, il en a à revendre <sup>4</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> En réalité il y a une tautologie dans ce vers ; car l'autre sens dont il est susceptible est : La Main teinte (le front assombri de l'amante) s'éclaircira lorsque ma lune (ma belle) effacera les plis de son front (soucieux).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Yémin-eddîn de Feryoumend, dans le Turkestan, vivait sous le règne du sultan Mohammed Khodâbendeh. Il mourut en 724 (1323).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Le poète joue sur son nom et sur le mot Yémen. — Firdausi avait employé cette comparaison en parlant du visage (Châh-Nâmeh, histoire de Zâl et de Mihrâb; éd. Mohl, t. I, p. 258):

رسر تا بپایش کُلست وسمی بسرو سهی بر سهیل یمن "C'est une rose et un jasmin de la tête aux pieds; c'est l'étoile du Yémen au-dessus d'un cyprès."

<sup>4</sup> Ce vers est très obscur, bien que Cheref Râmi y voie une comparaison claire; il y a sans doute un jeu de mots sur qui signifie à la fois acheteur et vendeur, et qui est en outre le nom arabe de la planète Jupiter.

4. Quand le front est ouvert et dégagé, on le nomme (la planète Vénus). C'est la plus belle comparaison. Farrukhi dit:

Quoique dans le ciel de la beauté, tu aies un front aussi resplendissant que Vénus, cependant Vénus se mettra à danser de joie si tu ne dégages pas ton front des cheveux qui viendraient à le couvrir<sup>2</sup>.

#### CHAPITRE III.

#### DES SOURCILS.

Les Arabes appellent les sourcils حاجب, et les désignent aussi par les métaphores نطان (ceinture), حراب (niche de la mosquée où se place l'imâm officiant) عين (la lettre عين (fer à cheval), et عين (croissant de la lune).

Je ne sais quelle sorte de *mihrâb* est ton sourcil impudent, pour que l'infidèle, sitôt qu'il l'aperçoit, se mette en prières.

Voy. sur ce poète, de Hammer, Gesch. der sch. Redek. Pers. p. 47.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Voici comment on peut expliquer ce vers. Quand le front est dégagé, sa splendeur éclipse Vénus, tandis que s'il vient à se couvrir, on ne peut plus le comparer à cette planète; il lui permet alors de briller comme à l'ordinaire, et de manifester sa joie de ce qu'elle n'a plus de rival à craindre.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Voici un vers de Sa<sup>c</sup>di (*Ghasaliyât-i Qadîm*), où cette comparaison est employée:

Il y en a de deux sortes. Ils sont متصل "se touchant" ou منفصل "séparés"; on peut remplacer ces deux mots par بهم تسسته et ويهم تسسته , qui en sont les équivalents persans. Les sourcils rapprochés sont les plus beaux 1, comme le dit le vers suivant:

Personne au monde n'est constamment agréable; il n'y a que les sourcils de mon amie qui le soient constamment<sup>2</sup>.

Les Persans accordent treize qualificatifs (expressions métaphoriques) aux sourcils; ils les nomment:

1. sto (la lune), parce que, sur le ciel de la beauté, ils sont, ainsi que la nouvelle lune dans le firmament, l'objet du désir des amants, et que, dès qu'ils apparaissent, tout le monde manifeste sa joie, et on se les montre les uns aux autres<sup>3</sup>. Un amant sans cérémonie a dit:

Je montre à tout le monde ton sourcil arqué; car quiconque aperçoit la lune nouvelle la montre à tout le monde.

Pour s'assurer que la nouvelle lune a réellement apparu, il faut un regard très-perçant; et il en est de même pour les sourcils, car l'amante voile quelquefois sa beauté sous les nuages

Parce que les Persans de race pure ont les sourcils complètement réunis au-dessus du nez, comme l'a d'ailleurs fait observer Polack.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ou: qui soient agréables étant rapprochés; car l'auteur joue sur les deux sens du mot يموسته.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> L'apparition de la nouvelle lune est, pour les musulmans, un événement extrêmement important, puisqu'elle annonce le commencement du mois; on comprend donc que le premier qui l'aperçoit se hâte de communiquer la nouvelle à tout le monde, surtout pour la nouvelle lune de Chawwâl, qui met fin au jeûne du ramazhân.

de ses cheveux, comme dans ces vers d'un amant qui reconnaît son impuissance à les apercevoir:

Une nuit montre-moi le coin de ton sourcil du milieu de tes cheveux noirs, quoiqu'on ne puisse voir la lune au milieu des nuages, quand elle n'a qu'une nuit d'âge.

2. قوس , en persan کمان arc (comparé au croissant de la lune). Vers de Râmi 1:

Qui a jamais vu le soleil dans le croissant de la lune? Cependant ton visage, constamment placé entre les deux arcs de tes sourcils, en est un exemple.

3. Sa'di compare les sourcils teints artificiellement à l'arcen-ciel قوس قرح, parce qu'ils offrent l'apparence de deux couleurs:

Cet indigo sur l'arc de ton sourcil le fait ressembler à un arc-en-ciel sur ton visage aussi éclatant que le soleil<sup>3</sup>.

J'ignore s'il est question de Cheref-eddîn Râmi, l'auteur même de ce traité.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ce vers fait partie d'une pièce des Tayyibât. L'édition de Bombay (déjà citée) donne une leçon différente au premier hémistiche: مناف سند بر البروان دلبند "... Et cet indigo sur les sourcils de celle qui ravit mon cœur ....." Le morceau dont ce vers est tiré offre cette particularité que la rime ne se trouve qu'à la fin de chaque second vers; et les trois premiers hémistiches riment entre eux. C'est ce qu'on appelle نظم مساجع prose rimée en vers. Cf. Garcin de Tassy, Rhêt. des Lang. Musulm. 2° éd. 1873, p. 157.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> La même comparaison se retrouve dans un distique du Boûstân (liv. I):

4. On appelle زنگاری (vert-de-gris) les sourcils verdâtres (c'est-à-dire de couleur foncée):

Tes sourcils aux arcs de couleur foncée empêchent de voir (ton front), aussi bien que le ferait une draperie; (car), tant qu'il y aura un croissant de la lune au monde, Jupiter n'aura pas d'éclat <sup>1</sup>.

5. Comme les deux bouts des sourcils, quand ils sont relevés, les font ressembler à un arc, il semble que la belle tire constamment de l'arc sur les amants. Un poète a dit:

Ses sourcils, constamment tendus, en forme d'arc, jusqu'à ses oreilles, sont une véritable magie<sup>2</sup>.

Ceux qui se retirent dans la solitude auprès d'une belle aux sourcils arqués y sont retenus par les mèches de cheveux, que

## بر آبروی عابد فریبش خصاب چو قوس قزح بود بر آفتاب

La teinture de son sourcil qui aurait séduit même un ascète, semblait l'arc-en-ciel sur le soleil.

- est une correction pour پر کاری (?) que donne le Ms. Le poète veut dire que ces sourcils, attirant exclusivement les regards, empêchent de voir le reste du visage. Le croissant de la lune signifie encore sourcil, et Jupiter désigne le front, comme on l'a vu plus haut. (Voy. le Chap. précédent.)
- <sup>2</sup> Quoique ce vers soit ainsi donné dans le Ms., je ne doute pas que ce ne soit un vers de Sa<sup>°</sup>di (*Tayyibât*, p. 66, éd. de Bombay) que Cheref-Râmi aura mal cité:

سحریست کمان ابروانت پیوسته کشیده تا بناڅوش (Mètre *hasadj.*) "L'arc de tes sourcils, qui toujours s'allonge jusqu'à l'oreille, est une magie."

l'on nomme accroche-cœurs (بند زلف), comme dans ce vers du chéikh 'Îmâd Faqîh 1:

دل من گوشه گرفت از ۹ه عالم لیکن گوشه گیریست که در بند کمان ابرویست

Mon cœur s'est retiré du monde; mais c'est un solitaire qui est pris dans les liens d'une belle aux sourcils arqués.

6. On compare le sourcil à une voûte طاق, parce qu'il semble couronner le belvédère du visage. Vers d'Ibn Sâ.....

ندید، دیدهٔ معمار عشف طاق جفت جو ابروی تو که جفتست وطاق در عالم

L'œil de l'amour architecte n'a jamais vu de voûte double semblable à tes sourcils, qui sont à la fois doubles et uniques dans le monde<sup>2</sup>.

7. On appelle encore les sourcils la *Qibla* <sup>3</sup> قبلة des amants et aussi le *Miḥrâb* <sup>4</sup> خباب parce que c'est vers eux que le regard des amoureux se porte : témoin ce vers du chéik 'Imâd :

مذهب غمرهٔ خونخوار تو دارد دل من لا جرم گوشهٔ ابروی تو اش محرابست

La religion de mon cœur est ton œilfade sanguinaire, et naturellement le coin de ton sourcil en est le Miḥrâb.

8. ˌIbn-Hilâl ابن هلال أ a comparé les sourcils à l'æil du

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Poète de Kermân, qui vivait sous le Sultan Mohammed de la dynastie des Mozafférides. Cf. de Hammer, Gesch. der sch. Redek. Pers. p. 253. Defrémery, J. As. 1858, t. I, p. 411.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> L'auteur joue sur les mots طاق جغت qui signifient une voûte double, mais qui sont en même temps une expression dont le sens est: pair ou impair.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Point vers lequel on se tourne pour faire la prière (c'est la direction de la Kaʿba, le temple de la Mecque).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Niche qui, dans les mosquées, indique la direction de la *Qibla*.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibrahim Ibn-Hilâl, célèbre calligraphe, fut secrétaire de

fer-à-cheval, bien qu'en réalité ce soit plutôt un fer-à-cheval surmontant l'œil; et au sujet de l'exagération de cette comparaison, on a dit:

La ligne noire de tes sourcils, semblable au croissant de la lune, désespérerait Ibn-Moqla<sup>1</sup> et Ibn-Hilâl.

9. On le compare à la lettre v noûn:

Jamais les scribes habiles n'ont trouvé sous leur qalam $^2$  un noûn aussi beau que ton sourcil $^3$ .

On devrait plutôt, en raison de sa forme allongée, le comparer à un  $k\hat{a}f$   $\preceq$ , comme l'a fait remarquer un poète :

La lettre qui est recourbée comme un  $d\hat{a}l$   $\circ$  sur la page de ta beauté, le noûn  $\circ$  de tes sourcils serait (plutôt) un  $k\hat{a}f$   $\overset{4}{\circ}$ .

10. Les poètes qui prennent leurs expressions des luttes

plusieurs princes bouéihides; il était originaire de Harran en Mésopotamie et mourut en 384 (994). Voy. Defrémery, Hist. des Ismaéliens de la Perse, Journ. As. 1860, p. 188, note 2.

<sup>1</sup> Ibn-Moqla est généralement considéré comme l'inventeur de l'écriture neskhi; mais cette opinion ne repose sur aucun fondement. Voyez une note de S. de Sacy, Chrest. ar. 2° éd. t. II, p. 531.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Roseau dont on se sert pour écrire.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Le noûn est la lettre réputée la plus difficile à bien écrire.

<sup>4</sup> Il y a dans ce vers une série de jeux de mots intraduisibles. Il pourrait tout aussi bien signifier: "Le noûn recourbé de tes sourcils suffit (غانًى) à indiquer (قائى) la page de ta beauté."

et des jeux, nomment le sourcil چوگان (bâton recourbé pour jouer au mail¹). Qoṭb-i Tchaugâni قُطب جوكاني dit:

خال تو فراز خمر ابروی کنت گوئیست که آن در خم چوڭان تو باشد

Le grain de beauté qui est placé près de la courbure de ton sourcil arqué semble une balle dans le creux de ton tchaugân (raquette)<sup>2</sup>.

11. Comme les hommes à bonne fortune ont sur le front de leur âme la marque de leurs succès, on appelle le sourcil "la marque au fer rouge ¿u" (appliquée sur le front), ainsi que le fait voir ce vers d'un poète:

نیکمخت آن بود که پیوسته داغ ابروش بر جبین دارد

Elle est un présage de bonne fortune, car elle a toujours sur le front la marque de ses sourcils.

12. Puisque le sourcil est recourbé vers l'oreille, comme s'il voulait lui parler, et qu'il joue le rôle de *chambellan*<sup>3</sup> dans la cour de la beauté et de la perfection, on lui applique cette épithète; c'est ainsi qu'on a dit:

Les boucles de tes cheveux se tordent, ainsi qu'un précepteur qui se tordrait de dépit, en voyant tes sourcils devenus le chambellan qui garde ton front.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Voyez sur ce jeu l'*Histoire des Mamlouks* de Maqrizi, traduite par Quatremère, t. I, p. 122 et suiv. Cf. aussi une note de M. Defrémery, *Histoire des Samanides*, p. 260.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Le mètre de ce vers est une sorte de hazadj, sur laquelle on peut consulter la Prosodie des Langues Musulm. de M. Garcin de Tassy, 2° éd. p. 275.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> C'est une allusion, à la fois au rôle du sourcil qui est censé parler à l'oreille, et à son nom arabe de حاجب, qui signifie aussi *chambellan*.

13. On le considère comme la signature impériale du diplôme de la beauté, et comme annihilant toute autre écriture (ou : comme surpassant le duvet, car on compare le duvet des joues à l'écriture). A ce sujet Zéhîr-Fâryâbi a dit :

طغرای ابروی تو بامصاء نیکوی برهان قاطع است که آن خط مزور است

Le sceau de tes sourcils, et leur bonne signature, me prouvent clairement que cet écrit est falsifié 1.

#### CHAPITRE IV.

#### DES YEUX.

Les Arabes donnent à l'œil les noms de قاطرة بأصرة , بأصرة et عين. On en distingue quatre espèces , شهلا ميكون et ميكون et ميكون و شهاد . Le mot غيزة (œillade) s'applique également à toutes les quatre.

A. On donne à l'œil de la catégorie appelée wi (gris foncé) le nom de عبارى (de l'arabe عبارى narcisse), et on le compare à une coupe pleine de narcisses, comme dans ce vers-ci:

در خرابات مغان گوئی که مستان غافلند از شراب شوق وجام نرگس شهلاء تو

Dans la taverne des Guèbres, on dirait que ces ivrognes négligent le vin de la passion et tes yeux gris semblables à une coupe de narcisses.

B. L'œil de la catégorie nommée sand (tiré, allongé) est l'œil des beautés turques; comme il est étroit, les bords des

<sup>1</sup> C'est-à-dire que ce duvet est moins beau que tes sourcils. L'auteur joue perpétuellement sur le mot 之之, qui signifie à la fois écriture et duvet.

paupières se touchent presque, et il ressemble exactement à un  $k\hat{a}f$  aplati ( $\Longrightarrow$ ); on a dit:

Un seul regard de ses yeux est un  $k\hat{a}f^1$ , mais quand j'y réfléchis, (je me demande) comment mon cœur serait-il favorisé de ce regard?

C. L'œil de l'amante enivrée d'amour, de la catégorie appelée خواب آلود (languissant), se nomme aussi خمور (ivre), bien que ce ne soit jamais de vin qu'il est ivre; et c'est un tapageur qui, par esprit de taquinerie ne s'endort jamais. On a dit:

Tes yeux semblent vouloir exciter du tumulte. Et en effet l'homme ivre ne s'endort jamais avant d'avoir commis quelque méfait.

D. L'œil qualifié par le mot ميكون (couleur de vin) est celui qui, rouge comme cette boisson, excite mille troubles par un seul de ses regards impudents; on l'appelle alors فتان séditieux. Mîr Kermâni² a dit:

Nul doute, pour les gens intelligents, qu'à la cour de la beauté ton œil provocant et fascinateur ne soit le roi de la maison de l'esprit.

Les gens sagaces ont attribué à l'œil de la maîtresse quarante qualificatifs, parmi lesquels treize sont d'un usage com-

Pour comprendre cela, il faut savoir que le mot & un kâf, signifie en arabe suffisant, et qu'il est pris ici dans ces deux sens; de sorte que la même phrase veut dire encore: "Un seul regard de ses yeux me suffirait," etc. Voy. ci-dessus, p. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Poète contemporain de Khâdjou de Kerman. Voy. p. 12.

mun dans la langue arabe; ce sont: عبهر (narcisse), نرجس (id.), خبری (fixe), علیل (faible), خبری (en forme de datte), خبری (de couleur rouge), مغز (ivre), ساغر (coupe), مغز (cervelle)<sup>1</sup>, مغز (qui trouble), فتّان (séducteur), بد فتنه (coquillage).

On a comparé la pupille مرنمک de l'œil à une fiancée abyssine endormie au milieu d'une chambre tapissée de جزع (coquillages) du Yémen, comme l'a dit Khâqâni, le prince des poètes?:

Par tes deux yeux enivrés, dont chacun semble une fiancée abyssine, endormie dans une cellule de coquilles du Yémen....

Trente-trois comparaisons sont usuelles chez les auteurs persans; en voici les principales: نرکس (narcisse), بادام (amande), ادر (qui sommeille), کوشه نشین (retiré dans la solitude), خواب آلود (chambre noire), خانه سیاه (de Chine), خانه سیاه (du Turkestan), مردم وار (grain d'orge), جادو فریب (trompant par des moyens magiques), خون رییز (magique), جادو فریب (puits de Babylone مردم انداز (qui disperse les hommes), مردم انداز (qui lance des traits = les cils), کماندار (qui lance des traits = les cils), تیر انداز (qui trompe comme les gazelles), آهوی (genblable à un faon),

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Notre auteur paraît ignorer que ce mot et le précédent sont purement persans.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ms. 621 suppl. pers. Variantes: ms. 622 جبشت; ibid. عُقْد.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Parce que l'image du spectateur se réflète dans la pupille. Comme exemples d'expressions analogues, cf. l'hébreu κώνης et le grec κόνη.

<sup>4</sup> Voyez la note de la page 15.

شير شكار (qui poursuit les lions), شير شكار (qui prend les lions), شير شكار (à demi ivre), مست بى مى (ivre, mais non de vin¹), نا توان (malade), نا توان (malade), خراب (languissant), expression dont le chéikh Fakhr-eddîn ʿIrâqi² fournit un exemple dans ce vers:

خرابیها کند چشمت که نتوان گفت در عالم چه شاید گفت با مستی که خودرا ناتوان سازد

Ton œil a fait tant de ruines au monde qu'on ne saurait les énumérer toutes. Que peut-on dire à un homme ivre? (On sait bien) qu'il se prive lui-même de ses forces<sup>3</sup>.

Zehîr-eddîn Fâryâbi a comparé les yeux au soleil, parce qu'ils sont lumineux et brillants. Comme on appelle l'œil عين, et que ce même mot signifie aussi source, et essence d'une chose, on a forgé là-dessus des comparaisons, comme dans cet exemple:

چشم شوخش که آفتابوش است خط سبزش که آسمان آساست در جفا وستم جنان شده اند کانچه ایشان کنند عین وفاست

Ses yeux provocants, brillants comme le soleil, ses poils follets, bleuâtres comme le firmament, exercent un pouvoir tellement oppresseur et violent, que ce que font le soleil et le ciel<sup>4</sup> paraît à côté être la justice même <sup>5</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> J'ai adopté, avec une légère correction, la leçon du Ms. B, qui donne بى مى مست; A donne بى مى مست , et C پى مى مست (sic).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibrahim ebn-Chahriâr, portant le surnom honorifique de Fakhr-eddîn, né à Hamadân; poète mystique. Cf. Daulet-Châh, ms. 828 suppl. pers.

<sup>3</sup> C'est-à-dire que l'œil se rend langoureux et par là justement fait des ravages dans les cœurs.

C'est-à-dire le sort, la fortune.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Littér. l'essence de la justice ....

#### CHAPITRE V.

#### DES CILS.

Les Arabes appellent les cils بعنى, et les paupières راجفى (pl. de جفى). Toutes les fois qu'on dépeint l'œil comme un Turc qui fend le cœur, placé au milieu de la cavalerie des cils, on désigne alors ceux-ci par les mots: une armée innombrable; mais chez les principaux poètes, ils se partagent en douze qualifications, prises de leur acuité, et énumérées ci-dessous; on compare alors les cils à des pointes de lance aiguisées. Comparez ce vers célèbre:

Tes cils traverseraient une cuirasse, comme la lance de Ghîv à la bataille de Péchèn <sup>1</sup>.

Certains poètes les nomment خنج, (épée), comme dans ces vers:

Tes cils, comme une épée, ont versé le sang de tout un monde; et tes yeux, qui dirigeaient cette épée, se sont souillés du sang du cœur (de l'affliction profonde) de tes victimes.

<sup>1</sup> On sait l'histoire de ces vers. Firdausî, se présentant à la cour de Mahmoud, est rencontré à Ghazna par trois poètes, qui, voulant éprouver leur jeune compétiteur, lui proposent de composer impromptu le dernier vers d'un quatrain, pour lequel ils avaient choisi la rime 🚓, très-rare en persan. L'érndition de Firdausî, qui connaissait à fond les anciennes chroniques, lui fournit le nom propre de Péchèn pour la quatrième rime. — Il est inutile de relever l'erreur de nombre de traducteurs qui ont pris Péchen pour un nom d'homme. Voyez à ce sujet, ainsi que sur Ghîv et la bataille de Péchen, une note de M. de Schlechta-Wssehrd dans sa traduction du Behâristan de Djâmi, p. 149 (Frühlingsgarten, Wien, 1846).

Certains auteurs ont comparé la pointe aiguë des cils à la pointe d'une épée تيغ ; ainsi on a dit:

Le sort a donné une épée à tes yeux enivrés; sans cela, jamais on n'aurait vu une épée passer par l'extrémité d'un poil.

D'autres ont assimilé les cils à la flèche nommée ", parce qu'ils sont continuellement dans la maison des sourcils, à l'affût des amants, dans la même position que la flèche par rapport à l'arc<sup>1</sup>; par exemple:

Tes cils sont des flèches dans l'arc formé par tes sourcils, et qui toutes atteignent le but.

Quelques écrivains ont fait usage d'une comparaison entre l'extrémité pointue des cils et la flèche nommée é, en disant que pénétrant par la fenêtre de l'œil elle répand le sang des cœurs, comme l'a dit un poète:

Les flèches de tes cils, à force de verser le sang de mon cœur en pénétrant par mes yeux, ont rendu le monde tout noir devant mes regards<sup>2</sup>.

l'endroit où s'appuie la flèche. Par conséquent le cil est dans la maison des sourcils comme la flèche sur le milieu de l'arc.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Soit parce que les cils de l'amante sont noirs et que l'amant les contemple incessamment; soit que l'auteur ait voulu dire: "m'ont rendu aveugle en me perçant les yeux;" soit encore que le sang répandu fasse voir à l'amoureux tout en noir. — Le mètre est une variété de monsarih, sur laquelle on peut voir la Prosodie des Lang. Musulm. de M. G. de Tassy, 2° éd. p. 306.

On a comparé les plus grands d'entre eux à une lancette نيشتر; Khâqâni a dit:

Tu as frappé mon cœur de la lancette de tes cils avec tant de force, que l'extrémité de cette lancette s'y est brisée.

Considérant les cils comme une série continue de sentinelles qui garderaient un camp, certains auteurs les ont appelés les braves qui fendent le cœur; et un amant, décrivant l'état de sa bien-aimée, dit:

Tes cils sont deux lignes de cavaliers rangés pacifiquement en face les uns des autres; mais le sang coule chaque fois qu'ils en viennent aux mains<sup>2</sup>.

Sous le rapport de l'acuité, on a assimilé les pointes des cils aux pointes aiguës des éclats du diamant, comme l'a fait Émîr Mo'azzi en décrivant les larmes de l'amante:

Ses yeux sont pleins de mille diamants, dont les pointes paraissent sortir d'une perle de belle eau<sup>3</sup>.

Telle est la leçon de quatre manuscrits que j'ai consultés: mss. 620 (supplém. pers. Bibl. Nat.), f. 207 v.; 621, f. 207 r.; 622 et 623 (ces deux derniers ne sont pas paginés); le Ms. C lit فوك au commencement, et در دل

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C'est-à-dire lorsque les cils se rapprochent, parce qu'on ferme à demi les yeux pour lancer une œillade.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Les cils sont comparés à des diamants, lorsque l'amante pleure, parce qu'alors il y a une larme brillante au bout de chaque cil. Les yeux sont ici assimilés à une perle.

D'anciens poètes ont appelé les cils: esclaves Indiens tenant un miroir (qui est l'œil). Exemple:

Les jacinthes (le duvet) de ta joue sont des Éthiopiens adorateurs du feu (c'est-à-dire du visage); les narcisses de tes cils sont des Indous qui tiennent un miroir.

Des auteurs ingénieux et subtils ont comparé l'extrémité des cils à des pattes d'araignée qui blesseraient les amants, en partant de l'œil, qui est alors comparé à la toile de l'araignée à cause de (l'apparence que présente) l'iris; ainsi Séïf-eddîn A'radj a dit:

Sortis de la toile de ton œil, tes cils, comme une araignée, ont enfoncé leurs griffes dans mon cœur.

On a dit que les cils étaient une armée de fourmis rangée en cercle autour de l'amande de l'œil, ainsi que l'a fait Siḥr-Âferîn dans ce vers:

## موران بهوای شکرستان لبت در حلقه گرفته اند بادامت را

Des fourmis, attirées par le désir de baiser tes lèvres sucrées, se sont formées en cercle autour de tes yeux.

L'emploi de ces expressions par les princes de la parole est une preuve convaincante de leur légitimité, en vertu de cet adage: كلام الملوك الكلام "Le langage des rois est le roi du langage." La plupart des écrivains arabes éloquents ont comparé les cils à des pointes de lance ou au bec taillé d'un roseau à écrire (qalam); mais voici ce que dit le chéikh Hasan dans son Traité de la Beauté: "Lorsque sur la page de la beauté il (Dieu) traça le noun et grand des belles,

# موثنی زسر خامهٔ تقدیر افتاد بر دیدهٔ او نشست مژگانی شد

des fils tombèrent de l'extrémité de la plume qui traçait les destins, se fixèrent sur les yeux de ces belles personnes et en devinrent les cils.

#### CHAPITRE VI.

### DU VISAGE.

Le visage se nomme de huit façons différentes en arabe; ce sont: وجد عن مارص, عذار منظر, طلعت مُخْرِة , مُحْيِيّا. On lui attribue trois qualités désignées par les expressions:

A. (dui est aussi le nom propre d'Adam) il y a une amphibologie qu'a exprimée ainsi Khâdjah Selmân¹:

دانهٔ خال تو بر عارض گندم کون دید آمد آدم زیبی دانهٔ در دام افتاد

Mon visage (ou Adam) a vu les grains de beauté sur ta face couleur de froment<sup>2</sup>. Il est venu (mon visage ou Adam) pour prendre de ces grains et il est tombé dans le piège<sup>3</sup>.

<sup>3</sup> C'est-à-dire: je suis devenu amoureux, ou: Adam a péché.

Djémâl-eddîn Selmân, de Sawa en 'Irâq-'Adjémi, mort en 769 (1367). Il était le poète attitré de la cour du sultan Ovéis à Bagdad.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Les grains de blé, allusion au fruit défendu, que la plupart des Musulmans croient être le blé. Cependant les commentateurs du Qoran diffèrent d'avis sur la nature de l'arbre du paradis; Béïdâwi dit (Comment. éd. Fleischer, t. I, p. 52):

«L'arbre (en question) est le blé, ou la vigne, ou le figuier; ou encore un arbre dont les fruits sont laxatifs."

B. 5, (rose); c'est une expression bien connue; Bihichti Emeli l'a employée ainsi:

Ta joue rosée, ô cyprès qui marche, est une rose qu'on a apportée des jardins du Paradis.

ابيض البشر: (blanc); on connaît cette expression) بيضاء blanc de peau, dont l'équivalent en persan est سفيد à la peau blanche. Châd-penâh Asîri-Mekki a dit dans ce sens:

Depuis que la corolle de l'églantine est devenue blanche en empruntant la couleur de ton visage, de joie et de plaisir elle s'épanouit.

En persan, on donne au visage huit noms bien connus et très-usités, qui sont:

1. ديدار (aspect), mot qu'a employé Homâm-eddîn Tebrîzi de cette façon:

Si, renonçant à montrer ton visage, tu refuses d'orner le paradis, qu'on en prenne le Toûba<sup>2</sup>, en guise de bois, pour alimenter l'enfer.

2. Les poètes du Khorâsan l'appellent چهره (face), ainsi que l'a fait Zehîr-eddîn Fâryâbi:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Poète de Tebrîz, mort en 713 (1313). Il était élève de l'astronome Nâşir-eddîn Toûsi. Cf. de Hammer, opus suprà laud. p. 204.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Arbre merveilleux du paradis.

Ton visage est un flambeau qui chaque nuit permet à la lune d'éclairer le ciel, en lui fournissant de la lumière.

3. Ceux de Bokhara le nomment رخساره; ainsi Pour-i Roudeki پور رود کی a dit:

Ton visage trahit le secret des amants (litt. déchire leur voile), par ce qu'il cache de beauté sous son voile.

4. رخسار (face, joue), comme 'Azîz Vâni a dit:

Elle avait défait les boutons de son col; on eût dit la splendeur de l'aurore; mais la brûlure de l'abandon semblait une marque bleue sur sa joue 1.

5. Quand on compare l'amour à une partie d'échecs, on nomme le visage ¿ (joue), mot qui désigne aussi la tour dans ce jeu. Voici par exemple un vers de Sihr-Âferîn:

Celui qui voit sa joue (ou sa tour) du bord de l'échiquier, y tombe et devient mat.

6. Ceux qui se piquent d'employer des mots anciens, le nomment خونه, mot qui veut dire aussi sorte, espèce:

Un jour, j'ai pu voir une seconde fois ton visage; je n'attendais pas une telle faveur de la fortune (ou: je n'espérais pas voir ce visage<sup>2</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ce qui signifie qu'elle a le visage blanc et marqué de grains de beauté noirâtres.

a encore quelquefois le sens de pièces d'or عُوند

7. Il se nomme ديم en pehlevi. Exemple: واتمر اشورة ديمر چو ماند نكين واتمر اسوره عيار بير وآتش آشوره بود دل با مداران 1

8. Enfin le mot (5), employé par tout le monde. poète a dit:

روی بنما تا که ایمان آورند بت پرستان زمین سومنات

Montre ton visage, et les idolâtres de Soûmenât 2 deviendront croyants.

Le visage des belles personnes a été comparé à quarantecinq objets, dont on a fait des qualificatifs bien choisis. arabe, dix comparaisons sont d'un usage commun: شهس (soleil), (lune), بدر (pleine lune), يد بيضاء (main blanche [de Moïse]), (ivoire), مرات (feu), ورد (feu), مرات (ivoire), مرات (camphre).

et d'argent, ou, comme nous disons, d'espèces. Cette signification n'est point donnée par les dictionnaires, mais on peut s'en référer à la lettre de Hassan 'Ali Khân traduite par M. St. Guyard dans le Journal Asiatique (1872, t. II, p. 258). Peut-être y a-t-il, dans le vers qui nous occupe, une allusion à cette signification.

J'avoue ne rien comprendre à ce vers singulier. Les trois Mss. diffèrent entre eux considérablement; j'ai donné la leçon fournie par B; le ms. A, auquel manquent souvent les points diacritiques, donne:

> وادمر آسا روی حو دیمر ما نکین واتش اشوید بود دل ما ید امان

Enfin le ms. C, qui intervertit les deux hémistiches:

واتش آشوره چون با مداران وانم اشوای دیم چو با نکن

<sup>2</sup> Célèbre temple païen dans le Gudjerate, qui fut détruit par Mahmoud le Ghaznévide.

Les Persans l'ont qualifié de onze manières, qu'ils ont exprimées en mots arabes, telles que: کعبه (la Ka'ba), عبان (la Qibla', point vers lequel on se tourne dans la prière), درق (religion), مصحف (le Qoran), حيث (page), ورق (feuille), عبان (le matin), عبان (avant-garde), عبان (lumière), عبان (main blanche), بقم (bois de Brésil).

On a encore trouvé des comparaisons pour le visage de vingt-trois autres manières différentes, au moyen d'expressions persanes. Ce sont: در بهشت (porte du paradis), افتاب (coupe qui réflète l'univers¹), الله (lune), الله (coupe qui réflète l'univers¹), الله (miroir), الله (blanc comme la main de Moïse), اتش (feu), الله (printemps), الله (roseraie), الله (parterre de roses), ثلزار (rose), ثلنار (parterre de roses), ثلنار الفوال (fleur du grenadier) (on dit aussi) نشرون (églantine), تالمان (grenadier aux fleurs pourpres²), نيمروز (grenadier aux fleurs pourpres²), نيمروز (galerie de peinture), نثارخانه جين (galerie de peinture), نثارخانه جين (galerie de peinture). Un poète a dit:

خیال روی تو در چشم من چو جلوه کند. نگارخانهٔ چین در نظر پدید آید

Lorsqu'à mes yeux se montre le fantôme de ton visage, on dirait qu'un musée de peintures de Chine apparaît à mes regards.

Dans ce nombre de quarante-cinq comparaisons, il y en a

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C'est le nom de la fameuse coupe de Djamschid, sur laquelle venaient se peindre les mystères des sphères célestes.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Le mot ارغوار), employé seul, désigne ordinairement le gaînier ou arbre de Judée (Cercis siliquastrum). Cf. une note de M. Garcin de Tassy, Rhét. des Langues de l'Orient musulman, 2° éd. p. 71.

<sup>3</sup> Leçon des Mss. A et B; C donne خفتن.

six arabes qui sont synonymes de six autres persanes, et trèsusitées; ce sont:

Il est à remarquer que les poètes célèbres n'ont pas employé de qualificatifs pour désigner le nez<sup>1</sup>, à l'exception de l'auteur de ce quatrain:

ما بین دو عین یار از نون تا میمر بینی الغی کشیده بر روی از سیمر نی نی غلطم که از کمال منجز انگشت نبیست کرده مدرا بدو نیم

Entre les deux yeux de mon amie, depuis le noûn o de ses sourcils jusqu'au mîm o que forme sa bouche, le nez est un élif \( \) tracé sur un visage d'argent \( ^2 \). Non, non, je me trompe, le miracle est parfait, son nez est le doigt du prophète qui partage la lune (son visage) en deux.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C'est là une assertion sans fondement, ainsi que l'a montré Surouri, qui a recueilli un certain nombre d'expressions figurées tirées de l'Anîs el-Ochchâq, que de Hammer a traduites au commencement de son Histoire de la Littérature persane. Voici du reste un distique de Firdausi qui le prouve:

بروان پر زخم ستون در ابرو چو سیمین قلم "Ses deux yeux sont sombres, ses sourcils sont des arcs; son nez est une colonne mince comme un roseau argenté." (Châh-Nâmeh, trad. de M. Mohl, t. I, p. 254.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Le mot بينى que nous avons rendu par nez pourrait tout aussi bien être traduit: tu vois un élif, etc.

### CHAPITRE VII.

### DU DUVET.

Le mot É; qui signifie le duvet qui pousse sur les joues, en parlant des belles personnes, a encore un autre sens, celui de ligne d'écriture, dans la bouche des gens de plume. On ne décrit jamais la beauté du duvet au moyen d'expressions propres, mais par des expressions figurées; et par manière de comparaison, il y a deux sortes de qualificatifs:

A. Celui qui pousse autour des lèvres, et dont la conleur tire sur le vert, est nommé par les Arabes نبات (végétation), mot qui comporte l'idée de croître et de pousser; les poètes persans l'appellent سبزه (verdure 1); ainsi Zehîr-eddîn Fâryâbi a dit:

# در خط شدم زسبزهٔ خط تو در زمان تا لب چرا بران لب شکر فشان نهد

Le duvet qui entoure tes lèvres m'a jeté aussitôt dans le trouble; (je me suis dit:) pourquoi pose-t-il ses lèvres (se pose-t-il) sur ces lèvres qui distillent le sucre?

Les auteurs au style fleuri appellent le duvet فستقى (couleur de pistache); l'un d'eux a dit:

En voyant ton duvet couleur de pistache, j'ai reconnu que tes poils naissants commençaient à verdir (à pousser).

Les poètes du Khorâsan ont comparé le cercle formé par

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Saʿdi (Gulistan, liv. I) a dit de même: سبزهٔ گلستای «le gazon du jardin de sa joue était fraîchement poussé ...."

ces poils à la voûte du ciel, à cause de leur disposition en arc et de leur couleur bleuâtre. Ainsi Mo'azzi a dit:

Le duvet de tes lèvres est devenu bleuâtre comme le ciel, pour que l'amant reconnaisse dans son cœur tes bienfaits célestes (tes baisers).

Des écrivains lui ont aussi donné le nom de مهر کیاه (mandragore), mot dans lequel il y a une preuve claire et évidente <sup>1</sup> (de la pensée de l'auteur). Ainsi Khâdjah Djémâl-eddîn Selmân a dit:

Ta face est la source du soleil autour d'une source d'amour (la bouche). Peut-être ton duvet bleuâtre est-il une mandragore (c'est-à-dire un philtre amoureux).

D'autre part, on l'a comparé à la rouille qui s'étend sur un miroir métallique, comme dans ce vers célèbre:

Les soupirs qu'ont poussés ceux que brûlait son amour, ont suffi pour couvrir de rouille le miroir du visage de mon amie.

Les Poètes soûfis (افل روح) le comparent au basilic באוט), ainsi que l'a fait un poète:

On sait l'usage qu'ont fait les sciences occultes de la mandragore; elle servait entre autres à faire des philtres, et c'est ce dont il est question ici.

On pourrait se demander quel rapport il y a entre le basilic et la vie mystique, si l'on ne savait qu'il y a dans cette phrase un jeu de mots entre

# خطّت زغبار روی در رجان کرد یاقوت لبت سر ترقی دارد

Ton duvet, de poussière qu'il était, cherche à devenir basilic; le rubis de tes lèvres veut s'élever à un degré supérieur<sup>1</sup>.

On le considère encore comme une écriture tracée par une plume sur le visage, et abrogeant la beauté; Zehîr Fâryâbi a dit:

Comment le duvet exilerait-il la beauté de ton visage, puisque tu es de la beauté la reine éternelle?

De même cet autre vers:

Ton duvet, de poussière qu'il était, est devenu du neskhî<sup>2</sup> (a grossi). Je crains que ce neskhî ne devienne tout-à-coup du tsoulouts<sup>3</sup> et du tawqî<sup>4</sup>.

Ceux qui choisissent les lettres de l'alphabet pour leurs comparaisons, ont rapporté la courbure semblable à un 3 dâl formée par le duvet, à celle de la lettre J lâm; ainsi Emâd Haroûfi a dit:

خط تو که در شان رخت نازل شد لا میست که بر آیهٔ رحمت دالیست

<sup>1</sup> Dans la vie spirituelle. قَرِقٌ est un terme technique des Soûfis.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sorte d'écriture.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Caractère plus gros que le neskhî. Cf. d'Ohsson, Tableau de l'Empire Ottoman, t. II, p. 475.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Gros caractère employé pour la signature.

Ce duvet, qui a changé l'aspect de ton visage, semble un  $l\hat{a}m$  J qui indique 1 le verset de la miséricorde 2.

On l'a qualifié de quatorze façons, telles que: نبات (plantes), مهر ثياه (ciel), سبزه (basilic), سبزه (verdure), مهر ثياه (mandragore), مهر ثياه (turquoise) زمّر (émeraude) نيروزه (perroquet, à cause de sa couleur verte), طوطى (la lettre lâm), خُصْر (plantes vertes), دال (la lettre dâl).

Les poètes du Khorâsan ont comparé le cercle formé par le duvet au halo de la lune (ce qui fait une quinzième comparaison), ainsi que l'a fait Adîb Sâber<sup>3</sup>:

Le halo a mis bas les armes devant la rondeur parfaite de ton duvet, depuis que ce duvet forme un cercle autour de la lune (ton visage).

B. La seconde espèce comprend les poils noirs qui apparaissent au-dessous de l'oreille de la bien-aimée, le long de la joue; leur couleur noire semble la poussière des cavaliers du Zanguebar, marchant contre la Chine (c'est-à-dire les yeux) à la tête des Abyssins (les cheveux); ainsi Emîr Maghrébi<sup>4</sup> a dit:

<sup>1</sup> C'est encore le même jeu de mots entre الك, nom d'une lettre, et آل , qui signifie indiquant.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C'est-à-dire qui montre que tu ne seras pas difficile, que sentant que ta beauté t'échappe, tu ne refuseras pas tes faveurs.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Chéhâb-eddîn Edîb Sâber de Termed, qui vivait sous le règne du sultan Sandjar. Il mourut en 546 (1151). Voyez, sur sa mort violente, Hammer, Geschichte etc. p. 121.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Poète soufi, mort à Tebrîz sous le règne de Châh-Rokh, fils de Timour. Voy. l'*Atech-kedeh* de Lotf-'Ali Beg.

### زینسان که ختن بهم بر آمد زخطت گویا زرخت سیاهتی پیدا شد

A la façon dont ton duvet a gâté ton visage (ou: bouleversé la Tartarie 1), on dirait qu'un nuage noir s'élève de ta joue (comme la poussière que soulève une troupe de cavaliers).

Imrou-oul-Qaïs a comparé cette espèce de duvet à du bois d'aloès que l'on brûle, dans des vers qu'on a traduits ainsi en persan:

La chaleur de ta joue embrase la tulipe (jalouse de l'éclat de ta joue); le parfum de ton duvet tient de l'aloès au-dessus d'un réchaud (exhale l'odeur de l'aloès).

Abou-férâs l'a assimilée à du musc; on peut juger du véritable emploi de cette comparaison par ce vers-ci:

Je suis l'esclave de ce duvet noir, qui semble des fourmis aux pattes de musc qui courent sur un pétale de rose églantine (la joue).

Les poils follets qui couvrent la joue et entourent le visage, et qui paraissent se confondre avec les boucles de cheveux qui entourent la base de l'oreille, ce sont ceux que décrit un poète qui simule l'ignorance 2:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> La Tartarie désigne métaphoriquement le visage: voy. p. 40. Le poète compare le duvet à une armée qui envahit la Tartarie et la bouleverse.

عارف تجاهل <sup>2</sup> عارف تجاهل. Voyez, sur la figure de rhétorique nommée أجاهل العارف (dissimulation), M. Garcin de Tassy, Rhét. p. 114, et Freytag, Lex. Ar.

Est-ce de la poussière de musc que tu as semée autour d'une pelouse, ou bien des violettes que tu as répandues au pied d'une rose?

C'est à l'écriture que les poètes comparent le plus souvent le duvet, ainsi que l'a fait Zehîr-eddîn Fâryâbi:

Le duvet noir (ou l'écriture) t'est venu sous la direction de ta joue qui te sert de précepteur. Et ta joue elle-même a eu pour précepteur l'ambre (les cheveux).

Cette espèce reçoit quinze qualificatifs admis par tout le monde, qui sont: سنبل (jacinthe), مشک (musc, en arabe منبر), (مسک (ambre), سنبل (salamandre), عنبر (plume de corbeau), عنبر (fumée), تاریخی (obscurité), الریخی (patte de fourmi), پایمورچه (violette, en arabe بنفسی (violette, en arabe بنفسی (violette, a dit:

O toi qui as fait de violettes le voile d'une feuille de rose, dans la nuit tu soufflettes la face du soleil 1!

Parmi les trente comparaisons que nous avons énumérées, dix-sept sont purement persanes, et treize sont des expressions empruntées à la langue arabe, telles que بنان (plantes), وجان (basilic), عنبر (herbes vertes), عود (aloès), مسك (musc), عنبر (musc), عنبر (violettes), نيل (indigo), قير (poix), هاله (halo), غراب (la lettre lâm), دال (la lettre dâl), خراب

Yahya le Barmékide a comparé le duvet de la joue de

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ce qui veut dire que l'éclat de son visage surpasse celui du soleil, au milieu de la nuit produite par son duvet.

l'amante aux vêtements des Abbassides (qui étaient de couleur noire 1), ce qui est une pensée tout-à-fait spirituelle. En persan, aucun vers dans ce sens meilleur que celui-ci n'a été produit:

Ta joue est un sultan qui s'est revêtu du vêtement noir des Abbassides; a-t-elle donc le désir d'usurper le rang de Khalife?

Le duvet est véritablement la signature du diplôme de la beauté dans la période de la croissance; et tant que la bienaimée, en avançant en âge, n'en est pas ornée, sa beauté est incomplète. Vers:

Si ton duvet n'avait pas pris forme (souret), ton visage, aux yeux de ceux qui approfondissent les choses<sup>2</sup>, serait un écrit (souret) incomplet quant au sens.

Quant à celui qui a dans l'œil la poussière de l'aveuglement, quelle jouissance éprouvera-t-il à contempler ce duvet qui ressemble à la poussière? Vers:

L'œil de ces gens à courte vue ne voit que des lignes sur la feuille colorée de la beauté (le visage), tandis que l'homme intelligent y voit la trace du qalam de la création divine.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Voy. sur la couleur du vêtement des Abbassides, une note de S. de Sacy, *Chrest. ar.*, 2<sup>e</sup> éd. t. I, p. 49. Cf. une remarque de M. Defrémery, *Hist. des Samanides*, p. 279.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ahl-i Mana, les gens qui vont au fond des choses, qui s'attachent à la réalité et non à l'apparence. — Ce vers n'est qu'une série de jeux de mots sur mana et souret.

#### CHAPITRE VIII.

### DU GRAIN DE BEAUTÉ.

Le grain de beauté Jis est bien connu et a été souvent décrit, comme formant l'ornement d'une belle personne et la perfection de la beauté. Le nom est arabe d'origine, mais il est très-usité en persan. Une comparaison qui ne manque jamais, c'est d'indiquer le rapport qu'il y a entre le point noir du khâl de l'amante et la tache noire du cœur de l'amant, parce que tous les deux sont au milieu du feu (le khâl au milieu de l'éclat du visage, et le cœur dans le feu de la passion). C'est ainsi qu'on a dit:

En plaçant un point noir (sawda) sur la feuille de jasmin de ton visage, tu as enflammé la tache de mon cœur du feu de la passion (sawda)<sup>2</sup>.

De la même façon on le compare à la rue sauvage dont on fait des fumigations contre le mauvais œil), qui brûle continuellement sous l'ardeur du feu de la joue, comme l'a dit un poète:

Le grain de beauté de ton visage a brûlé mon cœur; prends garde! cesse de jeter des graines de rue sur ce feu ardent.

Les Orientaux supposent une tache noire au milieu du cœur, laquelle est pour eux la marque du péché originel.

On voit que le poète joue sur les différents sens du mot اسودا

Sous le point de vue de sa couleur noire, on l'a assimilé à l'incrédulité du cœur de Pharaon; on a dit:

Ton visage est blanc comme la main de Moïse, et ton éphélide est noire comme le cœur de Pharaon; pourquoi as-tu placé cette marque d'incrédulité sur la main de Moïse?

Un grand nombre d'anciens poètes arabes ont comparé le grain de beauté à la pierre noire de la Ka ba جر الاسود, ainsi qu'on l'a exprimé en persan:

Ton grain de beauté est la pierre noire de la Mecque, et nous sommes les pélerins de Ṣafâ; comment, pendant la course, pourrait-on embrasser les amantes (mot-à-mot les gens du plaisir: safâ)<sup>1</sup>.

Les auteurs bien inspirés qui prennent les étoiles comme termes de comparaison l'ont assimilé à une étoile éclipsée كوكب روكب, comme dit un poète:

Ce grain de beauté, qui forme un point entre tes deux sourcils, semble une étoile éclipsée entre deux croissants de lune.

Kémâl-eddîn Ismâ<sup>\*</sup>îl<sup>2</sup> a comparé l'éphélide d'une beauté à Hârout (l'ange rebelle enfermé dans un puits à Babylone), dans ces vers<sup>3</sup>:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Allusion à une cérémonie du pélerinage: la course des pélerins entre Safâ et Meroua. Or safâ veut dire aussi plaisir: de là le jeu de mots du poète.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Né à Ispahan, était fils de Djémâl-eddîn Mohammed 'Abd-ourrazzâq; il mourut en 635 (1237).

<sup>3</sup> Écrits sur le mètre mozhari akhrab; ef. G. de Tassy, Rhétor. et Prosodie, p. 315.

### زلف تو بر بناڭوش ثعبان ودست موسى خال تو بر زنخدان هاروت وچاه بابل

Ces boucles de cheveux sur ta joue semblent un serpent dans la main de Moïse; le grain de beauté sur ton menton, c'est Hârout dans le puits de Babel<sup>1</sup>.

Kémâl-eddîn Khâdjah, en décrivant le khâl, signe de bonheur, qui repose sur les bords de cette source de vie qu'on nomme la bouche, a dit:

Quelle heureuse tache noire que ton grain de beauté indien, qui a conduit l'homme à la bonne fortune sur la rive de l'eau de la vie!

Khosrau, de l'Hindoustan<sup>2</sup>, a appelé le khâl un Abyssin:

Il est clair que le grain de beauté de ta joue est un Abyssin; c'est un étranger survenu dans l'empire de la beauté <sup>3</sup>.

Les poètes de Bokhara l'ont assimilé à la pupille de l'œil, ainsi que le dit Chems-eddîn Serâï:

O ma maîtresse <sup>4</sup>! ton éphélide n'est autre que la pupille de l'œil, tombée de la prunelle noire de tes yeux.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Voyez ci-dessous le Chap. XII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Voyez, sur ce célèbre poète de Dehli, Garcin de Tassy, Hist. de la Littér. hindouie et hindoustanie, t. I, p. 299 (1<sup>ère</sup> éd.), et de Hammer, opus de quo suprà, p. 229.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> On peut encore entendre ainsi le second hémistiche: il produit un effet étrange dans l'empire de la beauté.

<sup>\*</sup> Dans la poésie mystique, et surtout chez Hâfizh, le mot Seigneur, qui ne s'emploie ordinairement que pour désigner Dieu, signifie fréquemment la bien-aimée.

On n'a pas décrit plus élégamment le khâl que dans ce quatrain:

Ce grain de beauté que j'aperçois sur ta joue, c'est une corneille qui ne se pose que sur les roses; non, non, je me trompe, c'est plutôt, dans le jardin de ta joue, un enfant éthiopien tout nu qui cueille des roses.

On a comparé le khâl d'une certaine grosseur aux points diacritiques de l'écriture arabe, comme dans ces vers d'un poète:

Ton grain de beauté, à côté de l'arc de tes sourcils, semble un point d'ambre liquide sur un noûn .

Les amants fidèles l'ont comparé à une mouche, comme dans ces vers:

Ce khâl, qui cherche tes lèvres douces, c'est une délicate mouche posée sur le sucre de ta bouche.

Atîr-eddîn Akhsîketi l'a assimilé à un pépin de coing بيّه دانه, en considérant le visage comme étant un coing tout entier:

Ne montre pas à tout le monde le pépin de coing qui orne

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Voy. p. 11, note 2.

la commissure de tes lèvres, de peur que, (en faisant cela) tu ne montres à ton amant un visage pareil à un coing (triste).

Ton grain de beauté est un pépin de coing tombé sur ton menton; aie foi en lui contre l'adversité de la fortune.

Les métaphores dont on s'est servi pour désigner le khâl sont au nombre de vingt-cinq, parmi lesquelles huit sont arabes, les unes usitées et les autres inusitées, telles que : والاسود (étoile éclipsée), حبش (un point), عنبر (Hâroût), فلغل (poivre noir), عنبر (Abyssin), عنبر (ambre), مسك

En persan, on emploie aussi ce dernier mot sous sa forme مشک

# ای بر سمن از مشک بعدًا زده خالی مسکین دام از خال تو افتاده بحالی

O toi qui as laissé tomber exprès une goutte de musc sur le jasmin! Mon pauvre cœur, en voyant ce grain de beauté, est tombé en extase 1.

Les dix-sept autres manières sont spéciales aux Persans, telles que: ونكن (Hindou), ونكن (Éthiopien), الله (noir), الله (cœur), مشك آثين (sang brûlé), مشك آثين (plein de musc), خون سوخته (plein de musc), غاليم ونك غاليم بوى (aui a l'odeur ou la couleur de la civette ou du parfum nommé ghâliya²), دا فرعون (grain), خاص (mouche), مثس (mouche), دا فرعون (grain), خاص (corneille),

l Il y a dans ce vers un jeu de mots entre اخال et خال, par le procédé nommé تصحیف, qui consiste à remplacer une lettre surmontée d'un point diacritique par une lettre qui en est dépourvue. Voy. Garcin de Tassy, Rhét. p. 182.

 $<sup>^2</sup>$  C'est une composition de musc, d'ambre, de camphre et d'huile de  $b\hat{a}n.$ 

(noir comme le cœur de Pharaon), مُهِر (cachet), نُكِين (anneau), مُهِر (pupille de l'œil), به دانه (pépin de coing).

Puisque l'on considère le khâl comme l'écriture de la page de la beauté, les belles personnes, pour repousser le mauvais œil, se font un khâl artificiel avec de l'ambre liquide, comme si elles écrivaient sur leurs joues; voilà pourquoi un connaisseur qui simule l'ignorance 1 fait cette question:

Ce grain de beauté, est-ce une goutte d'encre échappée à la plume du Maître de l'éternité, et tombée sur les roses de ta joue, ou bien l'as-tu fixé à dessein?

Il n'est pas permis de dire la véritable nature du grain de beauté; les gens doués d'intelligence savent seuls ce secret, car eux seuls sont agréés (de la Divinité), et reçoivent les secrets de l'amour (divin), ainsi qu'on l'a dit dans ce vers<sup>2</sup>:

Seuls, tes amants savent ce que sont tes secrets; ce n'est point un grain de beauté noir, mais un secret divin.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sur cette expression technique, voy. ci-dessus, p. 46.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Il y a évidemment dans cette phrase énigmatique un jeu de mots entre Ji éphélide et Ji extase, par tashîf (voy. p. 53, note 1). L'auteur veut donc dire que grâce à ce procédé de rhétorique on peut comparer l'éphélide à l'extase, par laquelle les mystiques pensent parvenir à la contemplation de Dieu même.

### CHAPITRE IX.

### DES LÈVRES.

Les Arabes appellent la lèvre xà. Les poètes persans ont comparé le tour circulaire des lèvres à une boîte ronde (qui contient le philtre magique), parce qu'elles réjouissent les âmes affligées, ainsi que l'a dit Zéhîr Fâryâbi:

Comme je cherchais dans la boîte que formaient ses lèvres, ce philtre que l'on tire de la tête du serpent (les dents), ses tresses de cheveux se tordirent en anneaux, et m'offrirent un serpent, au lieu du talisman que je cherchais.

On les a aussi comparées à un perroquet, à cause de leur doux parler, comme dans ce vers:

Par suite de sa joie, mon âme s'épanouira, comme un paon qui fait la roue, si tes lèvres, comme un perroquet, se mettent à parler.

La comparaison la plus élégante que puissent employer ceux qui souffrent de l'abandon de leur bien-aimée, c'est de nommer les lèvres شكر sucre, parce que ce sont elles qui guérissent les malades d'amour; quant à leur couleur, on la compare à celle du jus ou sirop de grenades تاردان, comme dans ce vers:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Le mot *mohra*, qui désigne une sorte de coquillages dont on se sert comme d'amulette, signifie encore une pierre magique que l'on croit trouver dans la tête du serpent.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Le sucre est considéré comme un remède à certaines maladies, et le sirop de grenades comme un fébrifuge.

### وقتست اگر لب تو بعهد مزوّری بیمار عشق را شکر وناردان دهد

Il est temps que tes lèvres, en guise de potion<sup>1</sup>, offrent au malade d'amour le sucre et le sirop de grenades.

Les écrivains du Khorasan y ont trouvé de l'analogie avec le lait, et le prince des poètes, Anvéri, a dit:

Le duvet sur tes lèvres semble des pattes de fourmis sur du lait; tes boucles de cheveux sur ton visage paraissent une plume de corbeau sur le soleil.

Certains auteurs ont appelé شكرستان (plantation de cannes à sucre) les lèvres de la bien-aimée aux paroles douces comme le sucre, ainsi que l'a fait un poète:

Que dire de ces perroquets de tes cannes à sucre? Que ce sont des faucons (à cause de leur cruauté).

Ceux d'entre les auteurs à la plume élégante qui se connaissent en joyaux, nomment les lèvres لعـل (rubis):

Tes lèvres de rubis limpide ont un charme qu'on ne saurait décrire, lorsqu'elles s'ouvrent pour parler <sup>2</sup>.

La meilleure comparaison en ce genre est celle de la pierre précieuse ياقوت (rubis), comme dit un poète:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sur le mot مزور, ef. Journ. As. 6e sér. t. V, p. 365.

<sup>2</sup> Jeu de mots sur les deux sens de در حديث آمدن.

Ils me dirent: "Sa bouche est trop grande"; je répondis: "Un gros rubis n'en a que plus de valeur."

Les poètes de Samarqand appellent les lèvres نار قرمز (grenade rouge), comme l'a fait un poète subtil:

Tes lèvres, à cause de leur ténuité, paraissent à mes yeux une aiguille couleur de grenade.

Les amants heureux les nomment نثين (chaton d'une bague) ; ce vers-ci est célèbre:

Si le chaton de l'anneau du bonheur (sa bouche) tombait entre mes mains, je ne donnerais pas la moitié d'un grain pour acheter les possessions de Salomon.

Les auteurs arabes éloquents ont comparé les lèvres à des dattes fraîches رُطَب; en persan, on n'a rien trouvé de plus beau que ce vers, qu'un amant a dit dans ce sens:

Une fois, je lui demandai mes présents du nouvel an; elle me dit: "Je te donnerai les dattes fraîches de mes lèvres; mes regards tiendront lieu d'épines."

On a comparé les lèvres des jeunes garçons aux dattes لخرف, parce que ces deux choses sont également douces, ainsi que l'a dit Tâdj-eddîn Holvâï:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> J'ai suivi dans cet hémistiche la leçon du Ms. B; A donne, au lieu des deux derniers mots, خاتم سليماني (l'anneau de Salomon); quant à la leçon de C, مُلك سليماني elle ne cadre pas avec le mètre, qui est un modjtass.

# عید آمد وعید برگ عیدم بغرست خرمای لبت که بوی شیر آمد ازو

La fête est venue, c'est la fête des feuilles (le printemps); envoie-moi comme présent les dattes de tes lèvres, d'où s'exhale une odeur de lait.

Les amants infortunés et déçus les comparent à une salière, parce qu'elles sont salées (amères) et inhospitalières (عاند ), ainsi que le dit le plus piquant (salé) en paroles, Djémâl-eddîn Selmân:

Ta fraîcheur a disparu sous la poussière du sel (de l'hospitalité); mille individus sont les hôtes du duvet de tes lèvres salées (inhospitalières pour moi).

On a dit que les lèvres étaient animées de l'Esprit divin all 2, par exemple dans ce vers :

Tes lèvres de rubis, qui donnent la vie, sont le souffle de Dieu; on dirait que c'est ce souffle même qui a vivifié tes yeux languissants qui ressuscitent les hommes.

Ceux qui ont soif de la boisson de Khizr<sup>3</sup>, nomment les lèvres آب حيوان (eau de la vie, de l'immortalité); et bien plus,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Littér. sans sel, le sel étant le symbole de l'hospitalité.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Les musulmans donnent ce nom à Jésus-Christ, dont le principal miracle, à leurs yeux, consistait à ressusciter les morts. Cf. Abd ar-Razzâq et son Traité du libre arbitre, par M. St. Guyard, J. As. 1873, t. I<sup>er</sup>, p. 54 du tirage à part.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> D'après les légendes musulmanes, le prophète Khizr et Zou-'l-Qarnéïn (Alexandre) étaient partis ensemble à la recherche de la source de la vie éternelle (la fontaine de Jouvence);

on peut dire que cette eau même en découle; mais les mortels, que connaissent-ils de cette eau? Le même poète dit à ce sujet:

Qu'importe à tes lèvres de rubis que nos yeux versent constamment des larmes de sang à cause d'elles<sup>1</sup>; qu'importe à tes yeux languissants qu'ils brûlent nos cœurs dans nos poitrines?

Les écrivains subtils se sont donné toutes les peines possibles pour trouver vingt-neuf comparaisons applicables aux lèvres, selon leurs différentes manières d'être; dans ce nombre, seize sont particulières aux Arabes, parmi lesquelles onze très-usitées, telles que: حوص كوثر (fontaine de Kauter²), رأح (vin), روح (esprit), عاقوت (corindon), لغول (rubis), مرجان (corail), مرجان (émeraude, ou topaze), عقيق (cornaline), مراب (miel), مناب (dattes fraîches); les cinq autres sont inusitées, ce sont: مناب (anneau), مناب (sucre candi), نبات (plantes³), قند (cadenas).

Treize sont d'origine persane; les voici: نگین (chaton), نگین (douce vie), آب حیات (eau de la vie éternelle), شیرین (lait), شیر (vin), جام (coupe), خون (sang), ناردان (sirop de grenades), شکر (sucré), شکرستان (salière), شکرستان (perroquet).

mais le premier l'atteignit seul. Cf. D'Herbelot, Bibl. Or., p. 40, 318, 992, 993; le Commentaire de Surouri sur le Gulistan, apud Gaspari, Gramm. Ar. p. 381 (Leipz. 1859).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C'est-à-dire: tes lèvres, qui pourtant sont la source de l'eau de la vie, versent notre sang.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Une des sources du paradis.

<sup>3</sup> Le mot in a en persan un sens particulier, celui de sucre raffiné. Peut-être est-ce ainsi qu'on doit l'entendre ici.

Un poète 1 a dit:

نشان آب حیوان را که مدّتهاش می جستند دهانت میدهد اینک بزیر لب نشان ما را

Cette eau de la vie, qu'on a si longtemps cherchée, ta bouche la donne; voici, sous tes lèvres, un signe qui nous l'indique<sup>2</sup>.

Zéhîr (Fâryâbi) a encore exprimé une autre idée à ce sujet, quand il a dit:

> چرا هوای لبت خون من باجوش آورد اگر نشاندن خون از خواص عنّابست

Pourquoi le désir de (posséder) tes lèvres fait-il bouillonner mon sang, si calmer le sang est une propriété de la jujube (les lèvres)?

#### CHAPITRE X.

#### DES DENTS.

Les dents portent en arabe trois noms usuels, مرض et ثغر مرس. On emploie encore, pour les désigner, trois qualificatifs: گُور (fleur), en persan جبب (globules), en persan بود (grêlons), en persan تثرت La plus grande partie des poètes persans comparent les dents à la grêle برد , parce que cette comparaison, à cause du rapport plus étroit entre ces deux choses, est plus belle que les deux autres. On a dit:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Le Ms. B (f. 16 v.) donne ce vers comme étant de Khâdjah Selmân, et le met à la place de celui qui commence par; ..... العدل توراً p. 59.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ce signe est sans doute un grain de beauté.

Une rosée est tombée des narcisses (tes yeux) comme la pluie, elle a arrosé les roses (ta joue); transformée en cette grêle qui réjouit l'âme (tes dents), elle a criblé les jujubiers (tes lèvres).

Khâqâni a assimilé les dents aux larmes, et les lèvres au sang, quand il a dit, dans une pièce des Gazels<sup>1</sup>:

Par mes larmes humides et le sang de mon cœur, qui ont servi à former l'intérieur et l'extérieur de ta bouche......

Certains poètes du Khorasan ont comparé les dents à des gouttes de rosée, comme dans ces vers:

Tes dents semblent des gouttes de rosée, qui tombent dans la bouche entr'ouverte d'un bouton de rose souriant (ton visage).

Medjnoun Âmiri a comparé les perles des dents aux Pléiades; voici ses vers, traduits en persan par Kémâl-eddîn Ismâ'îl:

Lorsque les perles de tes dents, rangées sur deux files, resplendissent entre tes lèvres, on croirait que les Pléiades se sont logées dans la Lune (le visage).

Les Pléiades ثريا se nomment en persan پروين. On compare encore les dents à une seule grosse perle

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Notre auteur a déjà cité plusieurs vers de cette pièce, notamment pp. 14 et 30.

فر داند ; et l'expression لوَلُو (perles) est très-employée; ainsi Atîr-eddîn Aumâni a dit, en parlant de sa maîtresse qui se mordait les lèvres (par moquerie):

Je demande un baiser, et tu mords le rubis de tes lèvres avec les perles de tes dents; c'est une réponse agréable! Mais comment m'en étonnerais-je, puisque tu as la bouche pleine de sucre (tes lèvres)?

Notre maître Rokn-eddîn Bekrâni, choisissant parmi les trois qualificatifs énumérés plus haut, a dit:

Les perles de ses dents, dont l'éclat semble à nos âmes celui des Pléiades, ce sont les larmes arrachées aux yeux de tes admirateurs et devenues des perles de belle eau.

Les poètes d'autrefois rapprochaient les dents des perles à cause de leur valeur; et l'on a dit, sur une personne à qui il manquait une dent:

Dans la boîte de rubis que forment tes lèvres souriantes, une perle qui en valait mille s'est brisée.

Un amant, pour excuser l'entrecroisement des dents de sa maîtresse, dit:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Leçon des Mss. A et B; C donne cet hémistiche faux: در حقهٔ لب لعل تو څوهر شکنت.

Dans cette cassette de cornaline, ces perles souriantes sont montées l'une sur l'autre à cause du manque d'espace <sup>1</sup>.

Les joailliers de l'éloquence ont comparé la rangée des dents à des perles enfilées, parce qu'elles sont sur une même ligne; à l'encontre de ces gens-là, 'Alî Fakhri Tatari a dit:

> میگفت بدندان بتم عقد دُرر مهجور تو ام خوشاب وپاکیزه کُهر خندان خندان بزیر لب گفت خموش بر بسته دگر باشد وخود رُسته دگر

Une rangée de perles disait à la rangée des dents de mon idole: "Je suis exilée loin de toi, ô perle limpide et pure<sup>2</sup>!"
— "Tais-toi, répondit-elle en souriant et à mi-voix; autre chose sont des perles qu'on a enfilées, autre chose des perles qui poussent d'elle-mêmes."

Ibn-Hosâm a dit, en employant la figure de rhétorique nommée عنع وتغريت (réunion et séparation³) appliquée au duvet, aux lèvres et aux dents:

## تا تبسمر نکنی لعل نداند هرگز که تو در آب خُضَر لؤلوی لالا داری

Tant que tu ne souriras pas, le rubis de tes lèvres ne saura pas que tu as, dans l'eau qui baigne ces plantes verdoyantes (le duvet), une perle resplendissante (les dents).

Les poètes inspirés les comparent, à cause de leur éclat, aux étoiles, comme dans ce vers de notre maître Homâmi Tebrîzi:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C'est-à-dire à cause de la petitesse de la bouche, ce qui est une qualité.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C'est-à-dire: "Je ne fais point partie de toi alors que j'en serais digne."

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Voy. Garcin de Tassy, Rhét. p. 97.

## بخند اگرچه زخندیدنت هی دانم که آفتاب بروزم ستاره ننماید

Ris, quoique je sache bien que, quand tu riras, le soleil ne me montrera pas d'étoiles en plein jour <sup>1</sup>.

Les poètes qui tirent leurs exemples des étoiles ont appelé les dents étoiles fixes; les anciens auteurs les comparaient aux coquillages, semblables aux perles, appelés set, parce que les dents sont placées dans une sorte d'écrin formé 'par les lèvres; il n'y a pas, en persan, d'autre exemple de cette comparaison que ce vers:

پروين چه عجب اگر پراگنده شود از حقّه ومهرهٔ لب ودندانت

Quoi d'étonnant que les Pléiades se dispersent (par confusion <sup>2</sup>), à la vue de l'écrin renfermant des coquillages que forment tes dents?

Ainsi, quoiqu'il suffise de décrire la pure nature des dents pour en faire sentir la beauté, sans recourir à des expressions figurées, cependant, en les considérant métaphoriquement comme des colliers de perles enfilées, on peut leur trouver quinze comparaisons, dont sept en langue arabe, qui sont ; نور (fleur), نور (perle), نور (perle), بروی (perle), ثریا (perle), ترک (perle), ترک (perle), سرناری (perle), مهروارید (perle), مهروارید (coquillages qui servent de talisman), مهروارید (larmes). Voici deux vers de Sa'di sur les dents 3:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ce qui veut dire qu'elle n'a plus de dents.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> On dit des Pléiades qu'elles se dispersent پراڭنده مي شوند quand elles paraissent à l'horizon.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ces deux vers se trouvent dans les qacîdahs persanes, p. 39 des Qaçãid dans le recueil des Koulliyât publié à Bombay, et déjà cité.

گر ابن مقله دگر باره در جهان آید چنانکه دعوی منجز کند بسحر مبین بآب زر نتواند کشید چون تو الف بسیم حل ننویسد بسان ثغر تو سین

Si Ibn-Moqla (célèbre calligraphe) revenait une seconde fois au monde, et qu'il prétendît faire des miracles par une magie évidente<sup>1</sup>, il ne pourrait, avec l'or liquide, tracer un alif s' aussi droit que ton nez, ni avec l'argent dissous, écrire un sin ~ plus régulier que tes dents.

## CHAPITRE XI.

## DE LA BOUCHE.

On appelle la bouche en arabe ...

Les auteurs ont trouvé que le cercle formé par elle était la plus belle des formes, parce qu'elle est complétement ronde 2; et le joyau unique de sa vraie nature se refuse à toute division; c'est de là qu'on l'a surnommée le point géométrique مقطة موقوم, comme dans ce vers:

آن نقطهٔ موهوم که میگویی هست خود نیست وگر هست دهان تو بود

Ce point géométrique que tu dis exister, n'existe pas réellement; mais s'il existait, ce serait ta bouche.

Comme on se représente difficilement la forme de la bouche, à cause de la délicatesse de son dessin (c'est-à-dire à cause du

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Expression tirée du Qoran, passim.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> La forme ronde est considérée comme la plus parfaite (Dieterici, *Die Lehre von der Weltseele*, p. 8.)

vague de ce mot "bouche", qui ne représente pas un objet défini et délimité 1), on l'a appelée (rien), comme l'a dit un poète:

در حدیث آی تا کند دهنت علمی را بهیچ مهمانی

Parle, de sorte que ta bouche invite tout un monde avec rien 2.

Son attitude <sup>3</sup> signifie "tu ne me verras pas", ce qui met au désespoir les amants sincères, comme l'a dit Khâdjah Selmân:

جوهر فرد دهانش طالب دیدار را بر زبان جان جواب لی ترانی میدهد

Sa bouche, joyau unique, répond, par la langue de l'âme, à celui qui cherche à la voir: "Tu ne me verras pas".

Les métaphysiciens, en se servant d'une expression ambiguë, la nomment (néant); et le séid Djélâl-eddîn 'Azhedi 4 a dit:

حلقه زغم دهان تنگش بر ره گذر عدم نشسته

Toute une société (de Soiifis), à cause des tourments que leur causait sa bouche étroite, se sont trouvés assis sur le passage du néant (ont failli mourir).

Se fondant sur ce que la bouche est un nom appliqué à une chose qui n'existe pas réellement, les auteurs qui comparent

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Il est en effet difficile de préciser ce qu'est la bouche, qui est distincte des lèvres et constituée par un espace vide dont la forme varie.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C'est-à-dire que ce sera la beauté de la bouche, qui attirera une foule d'amants, bien que cette bouche n'existe point en réalité.

<sup>3</sup> کان کان ; le langage exprimé par sa situation. Voyez, sur cette expression, Not. et Extr. des Mss. t. IX, p. 188, et t. XIV, I, p. 95, not. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Poète de Yezd. Voy. de Hammer, opus laud. p. 259.

l'amour au jeu du *nard*, la nomment نقش زياد (coup explétif, dont on ne tient pas compte, c'est-à-dire nul 1). On a dit:

در هستی ونیستی دهانش چون نقش زیادت زیادست

Qu'elle existe ou n'existe pas, ta bouche est explétive, comme les coups doubles au jeu de ziyâd.

Voilà une chose surprenante! Car si je dis qu'elle n'existe pas, on peut me répliquer: c'est pourtant le lieu où se forme la parole; et si je prétends qu'elle existe, on me dira: Comment une chose qui n'a pas d'existence sensible peut-elle exister réellement? Touchant l'affirmation ou la négation de son existence, Imâmi <sup>2</sup> a dit:

دهان تنگ آن دلبر وجودست وعدم باهم که هست ونیست در وصفش کجا وکو وکیف وکم اگر گویم که موجودست بر تقدیر ایجادش اگر گویم که معدومست عقلم باز میگوید که همگرومست عقلم باز میگوید که هرگز کی زند معدومست عقلم باز میگوید

La bouche étroite de cette beauté qui ravit les cœurs est à la fois néant et existence; car dans son être, on trouve à la fois et on ne trouve pas le où? le quoi? le comment? le combien?

Si, supposant son existence, je dis qu'elle existe, et qu'on me réplique: Prouve-le, je n'oserai avancer aucun argument (parce qu'elle n'a pas d'existence sensible).

l Le ziyâd ناخ est la deuxième manière de jouer le nard, dont les diverses variétés, au nombre de sept, sont énumérées dans le Dict. pers. de Vullers au mot نزك (Cf. aussi نزك 2). Ce nom provient de ce qu'à ce jeu on ne compte les points que d'un seul des deux dés qu'on jette. Les points de l'autre dé sont donc superflus زياد superflus زياد superflus المناف المنا

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Célèbre poète d'Hérât, contemporain de Sa<sup>c</sup>di (fin du VII<sup>e</sup> siècle de l'Hégire).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Quatre des dix catégories d'Aristote.

Et si je dis qu'elle n'existe pas, ma raison me répliquera: Comment une chose qui n'existe pas peut-elle troubler les affaires du monde entier?

Les auteurs qui cherchent des allusions à la doctrine des Mo'tazélites, nomment la bouche الله (état mixte 1), comme l'a dit notre maître Kémâl-eddîn Bâverd:

در دایرهٔ روی مه بت تمثال هست آن دهنش زکوچکی تقطه مثال موجود نه معدوم نه گویای سخن ای معتزله بگو چه حالست این حال

Dans le cercle que forme le visage de cette lune semblable à une idole, sa bouche, tant elle est petite, est un point qui lui sert de centre; il n'est ni réalité ni néant, cet organe de la parole; ô Mo tazélite, dis-moi quel état (mixte) est cet état-là?

On s'est encore servi de cette idée (le doute de son existence), pour en faire une allusion à la personne aimée:

> حاصل آنست که وقتی سخنی میگوید ورنه مفهوم نگشتی که دهانی دارد

Bref, de temps en temps elle parle; sinon, on ne saurait pas qu'elle a une bouche.

Iskenderi Khorâsâni a dit, sur la délicatesse et la petitesse de la bouche, ainsi que sur la définition des poils follets:

چون چشمهٔ نوش دهنت پیدا نیست این سبزه ندانم زنجا میخورد آب

Puisqu'on ne peut apercevoir ta bouche, cette source de miel, je ne sais où s'abreuve d'eau cette verdure (ton duvet).

On assimile encore la bouche à un atôme si à cause de sa petitesse et parce qu'elle est proche du soleil de la beauté

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Voy. un article de la Revue Critique, 1873, t. II, n. 30.

(allusion aux atômes qu'on voit dans un rayon de soleil et qui semblent se diriger vers cet astre), comme dans ces vers:

Sans l'éclat du soleil de la beauté, cet atôme (sa bouche) serait toujours resté invisible.

Comme la bouche est la mine des joyaux de la parole, on l'a aussi considérée comme une cassette de pierreries; et en s'imaginant sa forme conjecturale, on lui a attribué quatorze qualificatifs, parmi lesquels sept sont courants dans la langue arabe, tels que: خاتم درج (sceau de la cassette), عن (atôme), نقطت موهوم (joyau unique), جوهر فرد (point géométrique), عدم (néant), حالم (état mixte), ميم (la lettre مشس).

Les sept autres comparaisons sont tirées de la langue persane, comme: چشمهٔ نوش (source de miel), تنگ شکر (ballot de sucre), پسته (pistache), غنچه (bouton de rose), نقش زیاد (coups superflus au jeu de ziyâd, voy. ci-dessus, p. 67), بُسّد (corail), سر مو (pointe de cheveu, c'est-à-dire aussi fin qu'un cheveu).

Kémâl-eddîn Ismâ'îl a dit:

Ta bouche est aussi fine qu'un cheveu; quand tu parles, on y voit clairement les traces de ta subtilité (de ta finesse 1).

 $<sup>^{1}</sup>$  Proprement,  $fendre\ un\ cheveu\ en\ deux\,;$  d'où le jeu de mots du poète.

#### CHAPITRE XII.

### DU MENTON.

une pomme بنقن, qui se nomme en persan سيب. On l'appelle encore سيب. On l'appelle encore ستنبو (pastille parfumée), et l'expression ستنبو (pomme odoriférante¹) qui sert à le désigner est bien connue. Le distique suivant contient ces deux sortes de qualificatifs:

سیب رخش که هست چون دستنبو خواه که هیشه بر سر دستم بو 
$$^2$$

La pomme de son menton répand l'odeur du parfum destembou; je voudrais qu'elle fût perpétuellement dans ma main (ber seri destem bou).

Atîr-eddîn Aumâni dit, en décrivant le menton de sa maîtresse:

La pomme de son menton a mis le feu dans mon cœur; l'odeur du coing (ou du bonheur) ne viendra plus jamais de ce cœur brûlé.

Les poètes du Khorasan comparent le menton de la bienaimée, dont le duvet commence à pousser, à un coing &, parce qu'il semble couvert de poussière; un poète a dit:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ce mot désigne une sorte de petit melon parfumé que l'on tient à la main en guise de bouquet, à cause de la bonne odeur qu'il répand. Voyez le Mémoire de M. Defrémery sur la famille des Sadjides, *Journ. Asiat.* 1847. t. I, p. 434—435 note.

<sup>2</sup> Pour Ji.

Ton duvet est de la poussière, et ton menton un coing; il vaudrait mieux que tu essuyasses ton menton.

Les lexicographes ont appelé le tour du menton غبغب (mot qui désignait primitivement le fanon du taureau); on l'a nommé aussi عنب (grappe de raisin). Un poète a dit:

Tu écartes la main de l'orange de son menton; oui, tu as renoncé à désirer la possession de cette pomme.

Les rois de la parole ont pris le menton pour une boule d'argent ; ainsi le sultan Mahmoud-i Saboktéguîn² (le Ghaznévide) [Que la miséricorde de Dieu soit sur lui!], pour s'excuser d'avoir pris le menton de la maîtresse d'un chirurgien, a dit:

زخت ثر ثرفتم از سر لطف خون من ریختی وعذرم هست زانکه هنگام رگ زدن رسیست ثوی سیمین ثرفتن اندر دست

J'ai pris ton menton par manière de caresse, et tu as versé mon sang (tu m'as causé de la peine); voici mon excuse: Au moment de pratiquer la saignée, il est d'usage que le patient tienne dans la main une boule d'argent<sup>3</sup>.

Ceux qui sont dévorés de la soif dans le désert de l'amour, comparent la fossette du menton à un puits , parce qu'elle est humide. Un poète a dit dans ce sens:

ll y a un jeu de mots entre بن coing et بن bon, meilleur.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C'est-à-dire Mahmoud fils de Saboktéguîn. On sait que dans les noms persans l'izâfet remplace souvent le mot أبن fils.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ces deux vers sont écrits sur le mètre khafif; la première syllabe du premier vers est brève, c'est un pied makhboûn (cf. Garcin de Tassy, Prosod. p. 310), à moins qu'on ne redouble le o de ¿¿; par le techdid.

# بسا سکندر سر گشته در جهان که نیافت نشان آب حیات از چه زنخدانش

Que d'Alexandres, voyageant dans ce monde, n'ont pas trouvé de traces de l'eau de la vie<sup>1</sup> dans le puits de son menton!

En considérant cette fossette comme un puits magique, parce qu'elle ravit les cœurs, on l'a comparée au puits de Babylone <sup>2</sup>; ainsi l'on a dit, dans une dispute d'amants au sujet du visage de leurs maîtresses:

Si l'œil de Mâroût, aussi bien que celui de Hâroût, ô mon garçon, avait vu ton menton, ces deux anges rebelles se seraient précipités dans ce puits la tête la première 3.

Douze métaphores qui servent à désigner le menton sont bien connues; de ce nombre, quatre s'emploient indifféremment l'une pour l'autre, à savoir: مسيب بتفاح. Les huit autres sont d'un usage commun, telles que: منافع (coing), كوى سيمين (boule) كوى سيمين (boule) ترنيج (puits), آب معلق (puits de Babylone), جاء بابل (eau suspendue), et جان عزيز (chère âme), comme dit un poète:

# دست هه کس بدان رخدان نرسد جان برکف دست داشتن آسان نیست

La main de tout le monde n'atteint pas ce menton, car tenir l'âme dans la paume de la main n'est pas chose facile.

Les Persans n'ont pas composé de quatrain plus beau que celui-ci, touchant la description d'une belle personne:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sur Alexandre et l'eau de la vie, voy. p. 58, not. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sur ce puits, voy. la note 3 de la page 15.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Mot-à-mot ils auraient donné un baiser à ce puits, etc.

سیب زخش که هست روح ثانی بر دست گرفتم از سر نادانی دلدار به تهدید عن گفت که هی جان بر کف دست می نهی نادانی

J'ai pris dans ma main, comme par mégarde, la pomme de son menton, qui est l'âme elle-même 1.

La belle, avec menaces, m'a dit: "Tout doux! tu places l'âme dans la paume de ta main; tu es donc un ignorant?"

# CHAPITRE XIII.

## DU COU.

Le cou se nomme en arabe وقبع, رقبع, وادى et عنق. On le compare souvent au cou de la gazelle, et cette expression pour désigner le cou est très-commune en persan. On a accordé à cette partie du corps une certaine suprématie dans l'empire de la perfection, comme l'a dit un poète:

کر زیا چون قد او بالا بر آیی تا بدوش <sup>2</sup> ملک خوبی را نیابی سروری چون کردنش

Si tu lèves tes regards de ses pieds jusqu'à ses épaules, de toute la hauteur de sa taille, tu ne trouveras pas, dans le royaume de la beauté, une suprématie semblable à celle de son cou.

<sup>(</sup>esprit secondaire) terme philosophique qui désigne l'âme; l'expression رح اول (esprit primaire) s'applique à la Raison universelle. — C'est évidemment par équivoque que le menton a été appelé âme. D'abord on l'a nommé magicien جات, mot qui par équivoque persane est devenu جان âme.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Je lis ainsi et je traduis par conjecture. Le Ms. A donne ماددوش, B مابدوش et C عبدوش.

Les auteurs de la Transoxiane (Mâ-Vérâa'nnahr) le comparent à l'arbre à campbre (laurus camphora), comme dit un poète;

Vois ces boucles de cheveux, qui se tordent comme un serpent dévoré par la soif dans les chaleurs de juillet, s'enrouler autour de cet arbre à camphre.

Certains poètes l'ont nommé شمع كافورى bougie stéarique (translucide comme le camphre 1), ainsi que l'a fait Asadî 2:

Mon visage d'or, comparé aux étoiles, est comme le disque du soleil; mon cou d'argent, parmi les luminaires, est une bougie transparente<sup>3</sup>.

D'autres l'ont comparé à un peigne de tisserand en ivoire de source que les boucles de cheveux, comme des fils, s'entortillent autour de lui. Un poète a dit:

Ton cou est blanc comme un peigne d'ivoire; ne laisse pas tes cheveux s'enrouler autour de lui comme des fils.

Le mot و (ivoire) est arabe; les Persans nomment cette matière مين استه (os d'éléphant).

Voy. le Gulistân, trad. par M. Defrémery, Paris 1858, p. 49.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Poète de Toûs, contemporain de Firdausi, et l'un des principaux personnages de la cour de Mahmoud le Ghaznévide.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Au lieu de mettre ce discours dans la bouche de la bienaimée, on pourrait supposer que c'est le poète qui parle, et traduire: "Ce visage d'or qui m'appartient; ce cou d'argent qui est en mon pouvoir."

On a donc accordé au sou cinq qualificatifs: درخت كافور (arbre à camphre), ماسورة علج (bougie), شمع كافورى (peigne d'ivoire), شاخ شتوفه (branche fleurie), et شوفه (lingot d'argent), comme dans ce vers:

Quiconque pose la main sur le cou de ma beauté turque, est pris du désir de posséder ce lingot d'argent.

# CHAPITRE XIV.

a longer by the one

# DE LA POITRINE.

On appelle la poitrine en arabe عمر; on la désigne aussi en persan par le mot مسند. Saʿd-eddîn Aṣli Âmoli dit:

On appelle la poitrine sadr (place d'honneur), parce qu'elle possède le cœur (et par conséquent doit occuper la place d'honneur).

Sadri Balkhî a dit:

Hier soir, elle a passé près de moi, et a pressé sa poitrine contre mon cœur (ou: m'a jeté un fruit¹); grâce à Dieu! j'en ai profité (litt. j'en ai mangé un fruit).

Les changeurs de la monnaie de la beauté comparent la

<sup>1</sup> Ce vers roule sur un jeu de mots intraduisible entre بر (poitrine) et بر (fruit).

poitrine des belles personnes à l'argent سيم, comme 'Izzi Chîr-vâni<sup>1</sup> dans ce vers:

Sa poitrine d'argent est blessée par le frottement de sa chemise; ses lèvres délicates sont froissées par le passage de la respiration.

Les jardiniers de la pelouse de la subtilité la nomment نسرين (rose églantine); c'est ainsi qu'on a dit:

Ô vent de l'est! porte à l'églantine cette bonne nouvelle, que de nouveau ma beauté turque à la poitrine de rose va se rendre au jardin.

Les brodeurs du vêtement de l'amour comparent le corps à une étoffe de soie, comme l'a fait Khâqâni dans un de ses Gazels:

Par la soie de ton corps, et le brocart de tes joues; par les oranges de ta poitrine et ton menton d'argent!....

Dans ce vers, le poète entend par تن le corps tout entier ; le mot ترنيع désigne l'extrémité des seins (بيعً يستان).

Les anciens auteurs comparaient le sein à la fleur du grenadier; c'est là une bonne métaphore, car le Darius du monde de la parole, Firdausi, a dit<sup>2</sup>;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 'Izz-eddîn de Chîrvân, contemporain d'Aboul-'Alâ et de Khâqâni.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dans le portrait de Roûdâbeh, Châh-Nâmeh, épisode de Zâl et de Mihrâb. — Le texte édité par M. Mohl (t. I., p. 244) donne une leçon différente au premier hémistiche:

# رخانش چو گلنار ولب ناردان رسیمین برش رسته دو ناردان

Ses joues sont comme la fleur du grenadier, et ses lèvres 'comme le sirop de grenades; de sa poitrine d'argent poussent deux grenades.

Certains auteurs nomment la bien-aimée; cyprès au corps de rose; c'est ainsi qu'on a dit:

Grâce à cette forme et à ces qualités que tu possèdes, puissent les regards de tout le monde se diriger vers toi, ô cyprès au corps de rose!

On a encore comparé la poitrine, à cause de sa blancheur, au ventre de l'hermine; et les gens de sens n'ignorent pas qu'on a attribué à la poitrine les différents qualificatifs du corps.

Les uns l'appellent (d'argent); les autres, و (ivoire), المنجاب (petit-gris), حرير (soie), المرين (églantine). Mais notre maître Homâm, ayant choisi la comparaison du jasmin, l'emploie ainsi:

Lorsque tu ôtes ta chemise, il t'en faut une de tulipes et de feuilles de jasmin (c'est la peau), car tu es beaucoup plus tendre que la rose.

Le distique est traduit ainsi: "Sa bouche est comme la fleur du grenadier, ses lèvres sont comme des cerises, et de son buste d'argent s'élèvent deux pommes de grenade."

### CHAPITRE XV.

#### DU BRAS.

Le mot ساعد (avant-bras, bras) est un mot arabe que la langue persane s'est approprié.

Les opprimés de l'amour appliquent au bras des belles qui les tyrannisent l'épithète سيمين (d'argent, c'est-à-dire dur comme ce métal), ainsi que le dit Sa'di :

Il vaut mieux ne pas se battre contre ce bras d'argent (on ne peut lutter contre la femme); il vaut mieux ne pas jouer avec un homme robuste qui ne cherche que la dispute.

Les poètes qui ont choisi des expressions empruntées à la médecine, ont comparé le bras des belles à une plaque d'ivoire de la comparé (dont on se sert pour tâter le pouls); et l'on a dit, sur la saignée pratiquée au bras de l'amante:

Cette lancette qui a baisé son bras, a fait jaillir de cette plaque d'ivoire une branche de corail (un jet de sang).

Quand on dit qu'à chaque instant le bras verse le sang des amants (c'est-à-dire leur cause une vive peine), on le nomme alors نخرين teint (de sang), comme l'a dit notre maître Djélâleddîn 'Azhedi:

Continue (si tu le veux) à me frapper d'un glaive, mais laisse-moi, moi qui suis malheureux, contempler ce bras teint (de mon sang). À cause de sa délicatesse et de sa transparence, on le compare au cristal, comme dans ce vers célèbre:

Ce bras de cristal et cette coupe de cristal se confondent; c'est lumière sur lumière 1.

Les anciens poètes nommaient le bras پيل استه (ivoire); Onçori <sup>2</sup> dit, en décrivant le sommeil de sa bien-aimée appuyée sur sa main:

Lorsqu'elle pose, pour dormir, sa tête sur son bras, elle donne au jasmin (son visage), pour le soutenir, une colonne d'ivoire.

Lorsque le discours simple se prête peu à la description de la beauté des bras, on a le choix entre six qualificatifs, tels que: مثانى (d'argent) نگارين (teint, coloré), (فانى (de grenade), مثانى الور (glaque d'ivoire), مثانى بلور (cristal coloré en rouge), مثانى بلور (un souffle du zéphyr). Par métaphore, on l'appelle حماييل (amulette, préservatif), parce qu'il est l'objet des désirs des amants infortunés, et qu'il est censé un amulette imaginaire qui préserve l'âme des influences fâcheuses. On comprendra mieux par un exemple:

J'ai dit: je n'ambitionnerai ni son bras ni sa main; mais, puisque cet amulette est sur mon cou, que ferai-je?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Expression tirée du Qoran, sour. XXIV, v. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Voyez sur ce poète une notice que lui a consacrée Quatremère, Hist. des Mongols, p. 64, note 82.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> On appelle le bras *amulette* parce qu'il entoure quelquefois le cou de l'amant.

#### CHAPITRE XVI.

## DES DOIGTS.

Les Arabes appellent le doigt اصابع, au pluriel اصابع. Ils en nomment la dernière phalange بنان et انماد.

Chacun des doigts a un nom particulier <sup>1</sup>. Les auteurs arabes éloquents les comparent à un faisceau, parce qu'ils sont nœud sur nœud. Les poètes persans qui ont parlé des doigts les ont comparés à la queue de l'hermine مم قاقم, à cause de leur blancheur et de leur douceur au toucher; ainsi 'Onçori a dit:

Ces doigts, dignes d'une belle personne, sont aussi doux que la queue de l'hermine.

Comme ils versent le sang des amants (par les souffrances qu'ils leur causent), on les nomme نثارين (colorés, teints); Âqâī Tebrîzî a dit.

Ma belle a coloré ses doigts du sang de mon cœur, et par chagrin j'ai effacé l'image (j'ai arraché son amour de mon cœur).

On a comparé les cinq doigts colorés artificiellement (par le henné) à une main de corail پنجئ مرجان (qui sert à gratter le dos ²), comme dans ce vers de Rokn-Hyâhi:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Voici les noms des doigts: بنصر auriculaire, بنصر annulaire, بنصر médius, سبابه index, pouce. Ces noms sont extraits du Farhang-i Djéhângiri. Cf. le chapitre de ce dictionnaire publ. par M. Guyard, Journ. Asiat. 1871, pages 5 et 6 du tirage à part.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Johnson, Pers. and Arab. Dict. v° پناجيد.

# بثاه رنگ حمّا برد از هر دست پنداری سر انتشت بلورین تو رنگ از پنجهٔ مرجان

On croirait qu'en guise de henné, les doigts de chacune de tes mains, qui étaient de cristal, ont enlevé leur couleur à des mains de corail.

Pour réprouver la coloration artificielle de doigts déjà colorés naturellement, Mahmoud Hiçâri a dit:

Pourquoi faut-il que tu te souilles les doigts d'une couleur sombre? Car on ne peut plus distinguer aucun de tes doigts d'un morceau de charbon.

Les poètes du Khorâsan comparent les doigts à des noisettes نندن, comme le dit un auteur:

Un jour, je lui demandai avec colère un baiser (litt. un morceau de sucre) de sa bouche (litt. de sa pistache); mais elle posa son doigt, pareil à une noisette, sur ses yeux inhospitaliers <sup>1</sup>.

Si l'on relève les différentes métaphores dont se sont servis les poètes pour désigner les doigts, on en trouve cinq, qui sont: بنك نيشكر (nœuds de la canne à sucre), دم قاقم (queue d'hermine), ينجم مرجان (saucisse d'ivoire), ينجم مرجان (main de corail), et ماسورة سيم (peigne d'argent), expression qu'on a employée dans les vers suivants, où l'on dépeint un archer turc qui relève ses manches pour bander son arc;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Voyez, sur les différentes comparaisons qui se trouvent dans ce vers, les chap. IX, XI et IV.

Il releva le brocart de Chine sur son bras d'ivoire; il mit à son doigt, qui ressemblait à un peigne d'argent, la bague que portent les archers.

## CHAPITRE XVII.

# DE LA TAILLE (stature).

La taille (stature) se nomme se. Comme le mot se, qui a le même sens, veut dire aussi prière<sup>1</sup>, certains auteurs ont rapproché ces deux significations pour en tirer des jeux de mots. C'est ainsi que Auhadi<sup>2</sup>, l'unique de son époque<sup>3</sup>, a dit:

Passe devant la porte de la mosquée, et ceux qui font la prière  $(q\hat{a}mat)$  se prosterneront devant ta taille  $(q\hat{a}mat)$ .

La taille se nomme Je en persan. Un poète a dit :

Puisse la fumée de mon cœur (mes soupirs) ne pas atteindre à ta taille  $(b\hat{a}l\hat{a})$ , quoique la fumée tende à s'élever  $(m\hat{e}il\ beb\hat{a}l\hat{a})$ .

Les dignitaires de la cour de l'amour donnent à la taille de l'amante la supériorité sur le cyprès, parce qu'elle est plus droite et plus élancée, et à cause de cela ils la nomment bâlâ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Proprement se tenir debout pendant la prière.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Poète de Mérâgha, élève de Auhad-eddîn Kermâni, auteur du livre nommé Djâmi-Djam (la Coupe de Djemchîd), mort à Ispahan en 697 (1297).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vahîd. Allusion au nom du poète, dérivé de la même racine.

(élevée). Les amants victimes de la séparation de leur bien-aimée l'appellent بلاى جان (affliction de l'âme l'), comme l'a dit Fakhr-eddîn Fatḥ-Allah:

C'est un malheur  $(b\hat{e}l\hat{a})$  que ce que tu as nommé stature  $(b\hat{a}l\hat{a})$ ; voilà la vérité; il ne s'agit ni de  $z\hat{r}$ , ni de  $b\hat{a}l\hat{a}$  (de choses et d'autres<sup>2</sup>).

Les amants aux pensées élevées l'ont appelée <sup>3</sup> (désir long), comme l'a dit un poète:

Mon cœur a désiré posséder ta taille haute; toi, vois ma main *courte* (impuissante), et mon désir *long* (intense, ou continu, ou encore, la hauteur de ta taille).

Ceux qui tirent leurs comparaisons de l'alphabet l'ont nommée الف (la lettre élif), parce qu'elle est debout comme cette lettre; un poète a dit:

Ta taille s'est fixée, droite comme un élif, au beau milieu de mon âme<sup>4</sup>; la droiture (c'est-à-dire ta belle taille) est le repos de notre âme.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bélâ-i djân. Exemple de l'allitération nommée زايد ; cf. Garcin de Tassy, Rhét. p. 125.

<sup>2</sup> نير وبالا veut dire en persan sens dessus dessous. De là l'expression: زير وبالا كُفتن parler à tort et à travers.

Je lis ainsi par conjecture, au lieu de عمر دراز que donne le Ms. C, les trois Mss. étant unanimes sur la leçon آرزوی دراز dans le vers cité comme exemple.

<sup>4</sup> C'est-à-dire au milieu du mot جان âme.

Les auteurs qui se servent de la mer comme point de départ de leurs comparaisons, l'appellent نشك (pin maritime). Un poète a dit:

Ta taille est comme un pin sur le rivage de la mer; le Toûba (l'arbre du paradis) est jaloux de ta taille semblable au port du cyprès.

Mais voici le plus singulier. Les gens à la vue courte ont osé assimiler complètement la taille des belles personnes à un tronc de cyprès, comme dans cet hémistiche;

C'est un tronc de cyprès non équarri.

Ces gens-là sont assurément le but de la flèche du reproche (parce que cette figure est déplacée); notre maître Homâmi Tebrîzi dit, pour excuser ce manque de bonnes manières:

Un jour on a comparé ta taille à un cyprès; il y a un siècle qu'il est honteux, à cause de ta taille si supérieure à son port.

Touchant la préférence donnée à la taille sur le cyprès, voici une pensée parfaite qu'a exprimée le chéikh 'Imâd-Faqîh:

Je ne t'appellerai pas cyprès, parce que le cyprès, de sa racine à son faîte, n'est qu'un corps, tandis que toi, tu es tout entière une âme.

Il est impossible de trouver un vers meilleur que celui-ci, sur la question de savoir si l'on peut appeler la taille cyprès, ou non:

Le cyprès s'est vanté d'être libre 1, mais il n'avait aucun mérite pour cela; car ce qui a rendu célèbre le cyprès, c'est qu'il s'est mis au service de ta taille (s'est humilié devant elle).

En arabe, on a comparé la taille de la bien-aimée à des arbres de différentes sortes, tels que: طویی (l'arbre du paradis), عرعر (palmier), عرعر (pin), خیل (palmier). Les lexicographes prétendent que les deux mots ne désignent qu'une seule et même plante; que c'est le nom d'un arbre qui s'appelle en arabe عرعر il n'y a rien de contradictoire en cela 3.

Parmi les poètes persans, Sa'di, dans ses Molamma'ât  $^4$ , compare la taille au  $b\hat{a}n$ ; et la différence qu'il y a entre les deux termes de  $b\hat{a}n$  et de  $cypr\hat{c}s$  offre une piquante antithèse, dans ce vers  $^5$ :

# یا قضیب آلبان ما هذا آلوقوف گر خلاف سرو میخواهی بچم

O rameau de saule! Quelle est cette contenance, si tu veux faire le contraire de ce que fait le cyprès, en te balançant dans ta marche <sup>6</sup>?

<sup>1</sup> Allusion à l'expression connue اسرو ازاد.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hyperanthera Morunga, Spreng. apud Vull. Lex. Pers.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Parce que le cyprès et le génévrier sont des genres voisins. Mais, malgré l'assertion de Cheref-Râmi, les lexicographes distinguent bien ces deux sens.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> On nomme ainsi un poème dont les hémistiches de chaque vers sont alternativement en arabe et en persan.

Voy. l'éd. des Koulliyât de Bombay, p. 59 des Qaçâid,
 v. 8 de la première molamma'a.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> L'antithèse consiste dans l'opposition entre la branche flexible de saule et le cyprès rigide.

Les Persans, outre qu'ils peuvent choisir entre toutes ces comparaisons tirées de l'arabe, en ont d'autres qui leur sont particulières, au nombre de sept: سرو (cyprès), نارون (cyprès), نارون (buis), تير (rosier), تير (flèche), ن (roseau), الف (la lettre ا élif).

Des treize comparaisons que nous venons d'énumérer, aucune ne dépasse celle-ci, qui consiste à comparer la taille d'une belle personne à la forme du pin, qui semble taillée au tour, et à considérer le cœur comme une pomme de pin, à cause de sa forme <sup>1</sup>. Le plus digne des compagnons de ce temps <sup>2</sup> a dit:

Selmân a pris dans sa poitrine, en souvenir de ta taille (qui est droite comme un pin), cette pomme de pin qu'on appelle le cœur.

Tous les arbres peuvent donc être assimilés à la taille; mais il est assez malaisé de comprendre la comparaison avec un rosier, dont les épines offrent une difficulté à l'esprit du poète<sup>3</sup>; car quel rapport y a-t-il entre des broussailles et une figure droite et rigide, telle que la taille?

Khâdjah Selmân a dit encore sur la taille:

Le Créateur demanda une forme (un type) à l'Âme uni-

Son visage était un soleil; son corps paraissait un rosier  $(Boûst \hat{a}n)$ .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. une note de M. Guyard dans son travail sur 'Abd-ar-Razzâq, Journ. As. 1873, note 3, p. 53 du tirage à part.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Khâdjah Selmân.

<sup>3</sup> Sa'di n'a pas craint d'employer cette métaphore :

verselle; il en retira le modèle de ta taille, et par cela même elle devint droite 1.

#### CHAPITRE XVIII.

# DE LA TAILLE (ceinture).

Les lexicographes nomment la taille en arabe خاصره (proprement hypocondre), et en persan ميان (milieu), parce qu'elle est en effet le milieu du corps. On appelle en arabe اهيف celui qui a une taille mince, et هيف la finesse de la taille; il y a la même différence entre ces deux termes qu'entre les expressions persanes باريك ميان باريك ميان باريك المادة (finesse de la taille) et ميان باريك المادة (à la taille mince).

Les gens subtils comparent une taille déliée à un cheveu; le chéikh Sa'di dit à ce propos:

Quand même tu mesurerais cent fois (ou de cent façons) ta taille et tes cheveux, ta taille serait toujours plus mince qu'un cheveu, et tes cheveux n'en iraient pas moins jusqu'à ta taille <sup>2</sup>.

Dans cette comparaison, il y a une trop grande exagération qu'on doit éviter; c'est celle qui consiste à dire que la finesse de la taille dépasse celle d'un cheveu. Voici un vers où cette exagération est évidente:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Allusion à cette croyance des métaphysiciens, que la forme humaine est droite à cause de la tendance de l'âme à remonter en ligne directe vers sa source première.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vers d'un gazel du *Kitâb al-Badât*, placé dans l'éd. de Bombay à la suite des *Țayyibat*, p. 147.

O merveille! de temps en temps elle met une ceinture; sans cela, on ne saurait pas si elle a une taille (tellement elle est fine).

Voici un vers qui vient à propos pour démontrer la négation ou l'affirmation de l'existence de la taille:

Si de temps en temps tu ne mettais pas, au milieu de ton corps, une ceinture sur ce cheveu, ce ne serait pas même un cheveu que formerait ta taille au milieu de ton être (c.-à-d. ta taille est plus fine qu'un cheveu, si fine que, si tu ne mettais pas ta ceinture, on ne saurait pas si elle existe).

Le mot (ceinture) n'est pas en réalité une expression propre pour désigner la taille; mais ce sont des gens qui se contentent de notions inexactes qui lui ont donné ce nom par à-peu-près, nom qui plus tard est devenu l'expression usuelle qui désigne le milieu du corps.

La taille a reçu cinq qualificatifs:

1. Les amateurs d'expressions subtiles l'ont nommée ويُعْفِي (pensée secrète), comme l'a dit Zéhir Fâryâbi:

C'est une pensée qui par sa subtilité disparaîtrait dans l'esprit, que le ciel en secret a placée sur ta taille.

2. Comme la forme corporelle de la taille ne peut se concevoir, on l'a nommée عبي (rien):

Il n'a rien vu, celui qui n'a pas vu que cette taille était

rien; il n'a rien dit, celui qui n'a pas dit "rien" (sa taille 1) à partir de ce moment (où il l'a vue).

3. Les ambitieux adorateurs d'une ombre l'appellent (cheveu), comme l'a dit Siḥr-Âferîn dans le Qasam-Nâmèh (le livre du Serment):

Par ce cheveu invisible, que des gens subtils, après cent réflexions, ont appelé "ta taille".

4. Les amateurs d'expressions énigmatiques l'ont nommée jl, (secret), comme dit un poète:

C'est un cheveu caché entre le néant et l'existence, un secret qui, à cause de notre ceinture, se trouve au milieu de nous <sup>2</sup>.

5. Par suite de sa ténuité, on l'a considérée comme une pensée subtile, et on l'appelée معنى باريك , comme dans ces vers de Kémâl Ismâ'îl:

شبی زمعنی باریک نکتهٔ میرفت کمر حدیث میان تو درمیان آورد کسی نشان میانت نداد جز کمرت زفی کمر که نشانی زنی نشان آورد

Une nuit, nous disions de bons mots au sujet d'une pensée subtile (de ta taille); ta ceinture nous amena à parler de ta taille.

Personne ne put donner d'autre indice de ta taille que ta ceinture; bravo! ceinture, qui sers d'indice à ce qui n'a pas d'existence sensible.

<sup>1</sup> C'est-à-dire qui a pu parler d'autre chose que de sa taille.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> L'auteur de ce vers joue sur le mot ميان taille et milieu.

#### CHAPITRE XIX.

## DE LA JAMBE.

Le mot which (jambe) est un mot arabe, mais qui est usité également en persan. Quoique les jambes soient, quant à leur forme, au nombre de deux, cependant, quant à leur essence, elles ne forment qu'une seule chose (parce que l'une n'est que la répétition de l'autre; voilà pourquoi le mot s'emploie au singulier).

Autrefois on comparait les jambes à deux lignes perpendiculaires (قائمة ), parce que le corps se tient (قائمة) sur elles.

Les jambes, au point de vue des comparaisons qu'on leur applique, peuvent se diviser en deux espèces; les rouges (roses) et les blanches.

Les rouges étaient très-estimées chez les Arabes. Farid Ahval<sup>1</sup> les a comparées à la jujube dans ce vers:

Ta jambe m'a renversé à terre et abattu (par la passion qu'elle m'a causée); jamais je ne quitterai plus cette colonne de jujube (afin qu'elle me soutienne).

Séif-eddîn A radj (le boîteux) les a comparées au bois de Brésil بقم:

Quiconque laisse tomber un regard sur ta cuisse et ta jambe, s'écrie; L'ivoire s'est uni à une branche de bois de Brésil.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Farîd-eddîn Ahval (le louche), d'Ispahan, contemporain d'Imâmi, dont quelques-uns ont prétendu qu'il était le fils.

Aujourd'hui ces comparaisons ne sont plus en usage, et seraient même de mauvais goût, mais "Il n'y a point de faute de la part de l'aveugle, ni du boîteux <sup>1</sup>."

Les Arabes recherchent la couleur rouge, et les Persans la blanche. On compare la jambe au cristal, comme l'a dit Farrokhi en décrivant la jambe d'un échanson:

Une beauté turque enivrante, aux bras et aux jambes de cristal, se tenait derrière nous, la coupe à la main.

Les poètes persans modernes l'ont comparée à l'argent, comme dit Modâmi<sup>2</sup>:

L'échanson m'a égaré (m'a rendu fou) par sa jambe d'argent; et qui donc ne courrait pour de l'argent<sup>4</sup>?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Qor., sour. XXIV, v. 60, et XLVIII, v. 17. C'est une allusion aux noms des deux poètes cités ci-dessus.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Modâmi d'Isfahan, dont le nom est cité dans l'*Atech-Kedèh* de Lotf-'Ali-Beg.

<sup>3</sup> J'ai suivi la leçon du ms. B; A donne بر ربسانی; C omet مر dans مرزع).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Il y a là un jeu de mots intraduisible entre از ره رفتن et از ره بردن.

# APPENDICE.

Pour désigner le corps tout entier, on se sert des mots صورت, معرب و ir, de même que ceux qui décrivent le corps voient la perfection de la beauté dans la proportion des membres, de même assurément la beauté parfaite de la poésie provient d'une proportion bien observée dans le choix des expressions qui servent à embellir la pensée; c'est là une condition indispensable pour qu'un vers soit honoré des regards des gens de goût. Beaucoup de personnes sont dans l'erreur, lorsqu'elles rangent au hasard les pensées, comme des joyaux, sur le fil de la rhétorique, sans prendre garde qu'elles n'observent pas ces règles de la proportion. Ces gens-là, qui se croient supérieurs aux yéritables poètes, ne songent pas, quand il leur arrive de comparer les lèvres aux rubis, à comparer la bouche à une cassette de joyaux, ce qui est pourtant nécessaire; tandis que Zéhîr Fâryâbi observe cette proportion quand il dit:

Ouvre tes lèvres pour m'interroger, quoique on ait dit que ce cadenas de rubis (tes lèvres) était destiné à fermer cet écrin de joyaux (ta bouche).

Toutes les fois que l'on compare le visage au paradis, il faut comparer les lèvres à la fontaine de Kauter<sup>1</sup>; ainsi on a dit<sup>2</sup>:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Voy. p. 59, note 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ce vers, ainsi que les deux suivants, semble faire partie de la même pièce que le vers précédent (mètre *mozhârî*), de Zéhîr Fâryâbi. Seulement le 1<sup>er</sup> hémistiche de ce vers-ci a une syllabe de trop.

# آمد قیامتی بسوم تا بدیده آنکه رویت در بهشت ولبت حوص کوثر است

Je désire le jour du Jugement dernier, depuis que j'ai vu que ton visage était la porte du paradis, et tes lèvres la fontaine de Kauter.

Les deux vers suivants offrent un exemple d'une comparaison semblable, ainsi que de la figure de rhétorique nommée (réunion et séparation 1):

> گرچه نه جای کافر وجادو بود بهشت وین وجه نزد اقبل حقیقت مصور است از زلف وغمزه چهرهٔ هچو بهشت تو آرامگاه جادو ومأوای کافراست

Bien que le paradis ne soit pas la demeure de l'infidèle ni le séjour de la magie — et c'est bien connu de ceux qui sont parvenus à la connaissance de la vérité — Par ses boucles de cheveux et ses œillades, ton visage, quoique pareil au paradis, est cependant l'asile de la magie et la demeure de l'infidèle (c'est-à-dire de tes œillades et de tes cheveux).

Quand on compare les lèvres au sucre شكر, il est nécessaire de comparer le duvet aux cannes à sucre نبات, comme l'a fait Sihr-Âferîn:

> آب حیات آندم از حیات بر آمد کو شکر آن پسر نبات بر آمد

L'eau de la vie est sortie de sa bouche le jour où les cannes à sucre du duvet se sont montrées sur le sucre des lèvres de cet enfant.

Si l'on assimile le visage au bois de Brésil, il faut comparer le duvet à l'indigo, comme dans ce vers de Sihr-Âferîn<sup>2</sup>:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Voy. Garcin de Tassy, Rhét. p. 97.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ce vers fait partie d'une pièce qui commence par le vers précédent, et dont un autre béit a été cité p. 38.

Celui qui a vu, sur son visage de bois de Brésil, pousser l'indigo de son duvet, a pleuré abondamment (littér. l'Euphrate est sorti de ses deux yeux).

Quand on compare les boucles de cheveux à la raquette du mail چوڭان, on doit comparer le menton à la balle qu'elle lance. Imâd Faqîh a dit:

Mon cœur s'est précipité sur les traces de ses boucles et de son menton, comme un enfant qui se jette sur la raquette et la balle (pour jouer).

Lorsque c'est à la nuit qu'on les compare, il faut que le visage devienne la lune. Cheref-eddîn Chefroûh 1 a dit:

Dans quel mois a-t-on trouvé une nuit aussi belle que tes cheveux? Dans quelle année a-t-on vu une lune (ou un mois) comme ton visage?

Si l'on ajoute à ces mêmes comparaisons des qualificatifs qui en renforcent le sens, l'effet produit n'en sera que plus grand; ainsi on a dit:

Pour te parler de tes cheveux et de ton visage, il faudrait dire une nuit éternelle, et un splendide clair de lune.

Si dans un hémistiche on appelle l'œil narcisse, dans l'autre on devra nommer les cheveux jacinthes; il ne convient pas

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cheref-eddîn Fazl-Allah Chefroûh, fut *malik ech-choʻarâ* sous l'atabek Chîr-Guîr. Son frère Zéhîr-eddîn était aussi poète.

d'appliquer à l'un le terme propre et aux autres le terme figuré, c'est-à-dire de nommer la chevelure jacinthes et l'organe de la vue œil, ou bien l'un narcisse et l'autre simplement cheveux; il faut nécessairement que les deux expressions correspondent l'une à l'autre. C'est ainsi que notre maître Chems-eddin Tabsî dit:

Tes tendres jacinthes me livrent au vent (à la perdition); tes narcisses languissants me donnent au sommeil (m'étourdissent).

Notre maître Sa'd-Béhâdour fournit l'autre exemple (où les termes propres sont seuls employés):

Tes yeux par leur langueur endorment tous les magiciens<sup>2</sup>; les boucles de tes cheveux, par leurs plis, rompent la pénitence des gens de cœur.

Le meilleur des poètes modernes, notre maître Rokn-eddîn Bekrâni, a considéré la Ka ba comme représentant l'éclat du visage comparé au soleil, et une pagode comme un exemple des anneaux d'une mèche de cheveux bouclée (parce que la Ka ba est le siège de la vraie foi tandis que le temple d'idoles est le symbole de l'infidélité; il y a encore là antithèse entre la lumière et l'obscurité):

Tout côté du soleil de ta face qui illumine les cœurs, est une Ka'ba; toute boucle de tes cheveux infidèles (noirs) est un temple d'idoles.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Poète originaire de Tabs, se fixa à Hérât, où il mourut.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sic Ms. mais peut-être faut-il lire شاهران éveillés.

Parmi les différentes sortes de comparaisons, celle-là est la plus éloquente (parce que l'objet comparé est plus éloigné de la comparaison<sup>1</sup>).

D'après la même analogie (que nous avons recommandé d'observer), quand on compare le visage au matin, on doit appeler soir les mèches de cheveux; si l'on dit que le matin est un rayon formé par le reflet de la joue, il faut ajouter que le soir est une parcelle de l'obscurité (قارى) des cheveux, pour que de cette façon la distinction soit marquée (entre les diverses parties de la comparaison). Un grand personnage

Le matin est un rayon de l'éclat de ton visage; le soir est une petite portion du reflet de tes cheveux.

Toutes les fois que l'on compare le visage à la tulipe et l'œil à l'amande, on doit assimiler les boucles de cheveux aux jacinthes, et les lèvres au sucre, comme l'a fait notre maître Rokn-eddîn:

La désignation de ta joue, c'est tulipe, et celle de tes cheveux, jacinthe; le sucre est le modèle de tes lèvres, et l'amande celui de tes yeux.

Si c'est au soleil que l'on assimile le visage, il faut considérer les cheveux comme étant l'ombre; c'est ainsi qu'on a dit:

Les rayons que projette ta face pareille au soleil, au

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Garcin de Tassy, Rhét. p. 26, 36.

milieu de l'ombre de tes cheveux, sont juste comme l'étoile du matin et le lever de l'aurore.

Ce qui est préférable, toutes les fois que l'on compare le visage au soleil, c'est d'établir cette comparaison par un argument clair<sup>1</sup>, comme dans ce vers de Sa<sup>c</sup>di<sup>2</sup>:

Elle ne ressemble au soleil que par un seul côté, c'est que les yeux sont éblouis en la regardant.

Telles sont les inventions et les conventions des anciens poètes. Le souverain du monde de la science, Firdausi, a comparé, par la même voie de convenance (تناسب), le sourcil à un arc, et les boucles de cheveux au lacet (le lasso dont se servaient les guerriers persans):

Son sourcil était un arc, ses boucles de cheveux un lacet; sa taille était élancée comme un haut cyprès 4.

Il est permis de comparer la taille à un cyprès, et le visage à la lune; on nomme cette sorte de qualification أغراب (étrangeté<sup>5</sup>), comme dans ce vers de Sa'di:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> On peut voir, sur le mot دليل, Garcin de Tassy, Rhét. p. 104, sect. XX.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Qaçâïd-i Fârésiyyé, p. 30, éd. de Bombay.

<sup>3</sup> Cf. Garcin de Tassy, Rhét. p. 84.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ce vers se trouve dans le portrait de Tehmîmeh, au commencement de l'épisode de Sohrâb, dans le Châh-Nâmèh (éd. Mohl, t. II, p. 78); mais le premier hémistiche doit être lu ainsi: دو ابرو کمان ودو گنیسو کمند.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Sorte de métaphore, cf. Garcin de Tassy, opus citatum, p. 34, 36, 50, 51.

Je n'ai jamais vu de lune ornée de boucles frisées, je n'ai jamais vu de cyprès vêtu d'une tunique (si ce n'est toi 1). Medjd-eddîn Hamgar 2 a dit dans le même sens:

En vérité, qui a jamais vu une lune brillante au sommet d'un cyprès droit, si ce n'est ton visage et ta taille 3.

Si l'on qualifie deux choses opposées, il faut cependant qu'il y ait entre elles quelque rapport, comme quand Imâmi dit:

Il y a de la magie dans ces amandes (les yeux), mais un miracle divin dans ce sucre (les lèvres); l'eau de la vie est sur tes lèvres, et l'âme est dans ta bouche.

Quand on observe bien, on voit qu'il y a le même rapport

<sup>1</sup> Vers des Tardjí ât, qui se trouvent à la suite des Qaçâid, p. 67, dans l'éd. de Bombay. On nomme tardji un poème divisé en strophes séparées par un refrain, toujours le même jusqu'à la fin du poème. (Cf. Journ. As. Déc. 1827.) Le refrain des Tardjí ât de Sa di, écrits sur le mètre hazadj, est ce distique:

"Je m'assiérai, et je serai patient; je prendrai en main le gouvernail de mes affaires."

<sup>2</sup> Poète de Chirâz, rapportait son origine à Noûchirvân fils de Qobâd (Chosroès-le-grand). Hamgar signific tisserand (عبولاء).

<sup>3</sup> Firdausi avait déjà employé la même figure:

"La belle aux yeux noirs et aux joues de rose, semblable à un cyprès surmonté de la pleine lune, monta sur le toit." (Trad. de M. Mohl, t. I, p. 265.)

entre les yeux et les lèvres, qu'entre la magie et le miracle 1; observer ce rapport est une condition essentielle dans ces diverses sortes de comparaisons. Ces exemples suffisent pour qu'on saisisse ce que nous voulons dire; et ces conditions sont des bases fondamentales, inhérentes à l'essence du style. La plupart des poètes anciens ont observé ces minuties; et si quelques-uns d'entre les poètes récents, par suite de leur ignorance et de leur peu d'aptitude, ont agi contrairement à ces vérités (que nous avons exposées), ils auront agi contrairement à cette maxime: "Il n'y a qu'un chemin pour la raison."

FIN.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ce qui veut dire que les yeux promettent et que les lèvres donnent, ainsi que la magie promet les merveilles que le miracle surnaturel réalise.

## ADDITIONS ET CORRECTIONS.

Pendant toute la durée de la préparation de cette traduction, je n'ai eu à ma disposition qu'un seul manuscrit, celui que j'ai désigné par la lettre C; plus tard, comme je l'ai expliqué en commençant, j'ai pu obtenir une confrontation de plusieurs passages inintelligibles avec les mss. de Vienne. J'avais presque achevé de corriger les épreuves, lorsqu'il m'est tombé sous les yeux, par le plus grand hasard, trois mss. de la Bibliothèque Nationale de Paris, dont l'existence jusque là m'était restée totalement inconnue. Par bonheur, ces mss. sont assez défectueux, de sorte que je n'ai pas trop regretté de ne pas les avoir connus plus tôt. Pourtant je rapporterai ci-dessous quelques variantes qui m'ont paru mériter d'être relevées. Ces mss. sont catalogués ainsi qu'il suit : suppl. persan nº 458 (je le désignerai par la lettre D); id. nº 459, en marge d'un autre traité du même auteur, le Haqûïq el-Hadûïq, voy. cidessus, p. 5 (lettre E); suppl. turc no 294, au milieu d'autres opuscules (lettre F). Les mss. D et E varient considérablement entre eux; F parait se rapprocher beaucoup plus du texte tel que le donne le ms. C.

P. 12. Au lieu de نزارى, D et E lisent نزارى; F donne

P. 20, 1er vers, les trois mss. écrivent مهر دل.

P. 20, 2° vers, second hémist. D et F: كو از روى مهر au lieu de مهر. Le vers ainsi lu n'est guère plus clair qu'en suivant la leçon du ms. C; le mètre d'ailleurs ne permet pas d'adopter celle-ci.

p. 21. Les trois mss. lisent بكشائي à la fin du vers. Cette leçon paraît être la véritable; mais si on l'adopte, ce vers déjà si obscur devient, ce me semble, assez difficile à entendre. Voici la traduction que je propose: "Bien que dans le ciel

de la beauté tu aies un front aussi beau que Vénus (et qu'elle doive en être jalouse), cela ne l'empêchera pas de se mettre à danser si tu rassérènes ton front, parce que ce sera ton front qui alors deviendra la véritable Vénus." — Qu'on me permette de faire une remarque. Il pourrait sembler assez étrange que le poète représentât une planète se mettant à danser, fût-ce de joie; mais cette image n'a rien de déplacé aux yeux des Orientaux; pour eux, la planète Vénus est la patronne des danseuses: c'est souvent sous le costume de bayadère qu'on la voit personnifiée dans les miniatures. En dansant, elle ne fait donc que son métier, et cela sans doute parce qu'elle reconnaît que le front décrit par le poète lui ravit sa souveraineté. Conf. une note de Quatremère, Hist. des Mongols, p. 17.

p. 21, l. 13, peut-être faut-il lire بطاق, avec les trois mss., au lieu de نطاق, et traduire: "les Arabes . . . . les désignent aussi par les métaphores طاق (voûte, coupole), etc."

p. 25, l. 8, E ابن معار; F ابن ابن

p. 30, l. 2, lisez certainement سقيم (malade, c.-à-d. alangui). À la ligne suivante, D lit ساخر au lieu de ساخر; D et E portent مغز، که بده فتنه au lieu de معربد که فتنه

p. 33, 1. 7. C'est par erreur que l'on a imprimé عبلك au lieu de بيلك, sorte de flèche.

p. 37, l. 9, les trois mss. lisent *Châdichâh* منادیشاه au lieu de Châd-Penâh.

p. 39. Le 1  $^{\rm er}$  vers, qui manque dans D, se trouve sous cette forme dans E:

F donne à peu près la même leçon, si ce n'est qu'il porte aux deux hémistiches.

p. 51, 3° vers. Au lieu de حسن, E lit ختن, la Tartarie (métaphore qui désigne le visage); si l'on admet cette leçon, on aura dans le vers une antithèse plus piquante.

p. 57, 1er vers. E et F donnent تار قرمز (fil rouge).

p. 57, 2e vers. Les mss. D et F confirment, pour le 2e hémistiche, la leçon de B que j'ai adoptée; E au contraire donne celle du ms. A. Au 1er hémistiche, les trois lisent au lieu de ...

p. 63, l. 5. Au lieu de 'Ali Fakhri Tatari, D donne على على تسترى ; E على فخرى على فخرى نسترى . ibid. l. 7. Les trois mss. portent من هيچو قوام.

na along and never public with the collection and the finding

to 12. Lat 1 were, and distinct days II so trough some

## TABLE ALPHABÉTIQUE

DES EXPRESSIONS FIGURÉES ET DES TERMES TECHNIQUES EXPLIQUÉS DANS CE TRAITÉ.

| pages              |                |    |                 |
|--------------------|----------------|----|-----------------|
| 40 آب              | انگشت انگشت    | 47 | 40, 90 بقم      |
| 59 آب حیات         | انگورک دیده    | 54 | 83 بلای جان     |
| 58 آب حيوان        | انملد انملد    | 80 | 80 بنان         |
| 72 آب معلق         | آهوانه آهوفريب |    | 17 بند          |
| 16, 47 ابر         | آهوی           | 30 | ك بند زلف 25    |
| 80 ابهام           | اهيف العيف     | 87 | 81 بند نیشکر    |
| 37 ابيض البشر      | آئینه کے ا     |    | 80 بنصر 80      |
| 40 آتش             | 00.5           |    | 47 بنفسج        |
| 32 اجفان الم       | ابادام         |    | 16, 47 بنفشه    |
| مر مر 36           | باد پیما       |    | 70, 72 به       |
| 83 آرزوی دراز      | باصره          | 28 | 40 بهار         |
| 40 note ارغوان     | بالا           | 82 | 52, 54 بِه دانه |
| 45 آسمان           | بان ما ۱۲ ۱۲   | 85 | 18 بهم بر آمده  |
| 14 اشخم 📗          | بدر ما         | 39 | بهم پیوسته      |
| 18 آشفته روزگار    | بد فتنه م      | 30 | 22 بهم گسسته    |
| 80 اصبع            | ٠٤٦ ١٠٠١       | 15 | 37 بيضاء        |
| 40 آفتاب           | , 60 برد       | 64 | 18 بيقرار       |
| 83, 86 الف         | بردهٔ جنک      | 17 | 101 بيلك        |
| 10, n. 1 اندر شکست | برقع           | 14 | 31 بيمار        |
| 88 انديشة مخفى     | بشّد           | 69 | 41 note         |
|                    |                |    |                 |

| 4 پای مورچه          | ,61 څريا 7        | 64 | 21, 27 حاجب          |
|----------------------|-------------------|----|----------------------|
| 3 يردة عنكبوتي       | ئ <b>عب</b> ان 5  | 15 | ال 68, 69            |
| 1 پر شکن             | 7 ,*:3            | 60 | 14 حباله             |
| 4 پر غراب            | 7 ISTLANTANTANTA  |    | 60, 64 حبب           |
| 61, 6 پروين          | جادو 4            | 18 | 14, 53 حبش           |
| 1 پریشان             | ,جادو فريب 8      |    | 14 حبل متین معدد     |
| 6 پستم               | جادو وش 9         | 30 | 50, 53 جر الاسود     |
| 80,8 پنجهٔ مرجان     | جام 1             | 59 | 77 حريبر             |
| 9 پیکر ۱۵ ۱۵ ۱۹      | جام جهان نما 2    | 40 | 01 V x 59            |
| 74, 7 پيل آسته       | جان شيرين و       | 59 | عقام 15, 59          |
|                      | جان عزيز الله     | 72 | 79 حمايل - 79        |
| 1 تابدار المار المار | جبهد 8            | 19 | 14 حمايل معشوف       |
| 10 تار قرمز          | جبين فيها 80 و    | 19 | 59 حوض كوثر          |
| 1 تارمار المارات     |                   |    |                      |
| 4 تاریکی             | جعد الله ١        | 14 | 69 خاقم درج          |
| 78, 79 تختم على      |                   | 30 | 87 خاصره الما الما   |
| 3 ترک الله ١٥٠       |                   |    | 49 خال الله على 49   |
| 72, 70 ترنج          | جيد الما الما الم | 73 | 30 خاند سياه ١٠ ١٥٥  |
| 1 تعويد عشاق         | 14, جيم           | 17 | 40 ختی سے 40         |
| 70, 75 تقاح          |                   |    | utom 04 taã⇒ 36      |
| 60, 60 تگرگ          | 1                 | 72 | 31 خواب ما الله عاما |
| 30                   | 30, جاء بابل      | 72 | 57 خرما              |
| 79 تی ۲۰۰۰           |                   |    | 30 خسته              |
| 6 تنڭ شكر            |                   |    | 45, 47 خُصْرَ        |
| 8 تير الله الا       | , 17, 27 چوڭان 3  | 93 | 42 خط الله عام الله  |
| 3 تیر انداز          |                   | 37 | 30 خطا الله عال      |
| 31 تيغ کي 31         |                   | 17 | 17 خم اندر خم        |
| steen 14 tests       |                   |    | 30 خمري              |
|                      |                   |    |                      |

| 32 خنجر ١٥٠٠ الله      | 40 دين 40                                                                                                       | 17 زنجير          |
|------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| 80 خنصر الله الله      |                                                                                                                 | 14 زنجيريان زلف   |
| 28,29,30 خواب آلود     | 17, 68, 69 نرَّه                                                                                                | 53 زنگ - 53       |
| 17 خورشید پرست         | 70 نقى 60 ق                                                                                                     | 24, 45 زنڭارى     |
| 59 خون الله الله       | 14 نارابه ١٥٠ الله                                                                                              | 17 زنگیان 17      |
| 30 خونرييز ,خونخوار    | ور کیک ده اور این میکند و اور این میکند و این میکند | 21 زهره 21        |
| 53 خون سوخته           | 59 راح کا الله                                                                                                  | 67 زیاد کالی 67   |
| DB dlean, 15           | 89 راز معملت ٥٥                                                                                                 | 85 mls stee 50    |
| ٥, ١١٥ 26, 44, 45, 47  | 88 رخ سه ۲۵. ۲۶                                                                                                 | 85 mls she 85     |
| 27 داغ بالله الم       | 38 رخساره ,رخسار                                                                                                | 27 mlac 78        |
| ال ١٥ ١٥ ١٥ ١٥ ١٥      | 57, 59 رُطَب 🗝 88                                                                                               | 30 ساغر 🛶 30      |
| 53 ماند ك 10 53        | 73 رقبه الشهر الله                                                                                              | 90 ساق ۱۵ د ۱۵    |
| 15 دخان                | 79 رمّاني عبد 80                                                                                                | 17 سايمان رسايم   |
| 15 دخان<br>64 در 444 ت | 79 رمانی بلور                                                                                                   | 80 سبَّابه 80     |
| 40 در بهشت             | 59 روح ما الما                                                                                                  | 42, 45 سبزه       |
| 75 درخت كافور          | 58 روح الله                                                                                                     | 49 سپند           |
| 62 در دانه             | 73 روح ثاني – روح اول                                                                                           | 64 mile*          |
| 40 دست موسی            | 40 روم ١٩٥٠ عا                                                                                                  | 17 سر افراز       |
| 70, 72 دستنبو          | 39 روی ۵۰ ۵۰ ع                                                                                                  | 17 سر بباد داده   |
| UE 34 JU 53            | ره زن 5 17                                                                                                      | 64 سرشک 🍑 64      |
| ,دلبر ,دلاويز          | 43, 45, 47                                                                                                      | et سر شکسته       |
| 17 دل درد البند        |                                                                                                                 | autres composés   |
| 53 دل فرعون            | اغ الغ 17, 53                                                                                                   | 01 de 17          |
| 80, 81 دم قاقم         | 59 زبرجد 🏄 ۱۰                                                                                                   | 69 سر مو 69       |
| 79 دمی نسیم            | 30 زجاجي م                                                                                                      | 85, 86 سرو 85, 86 |
| 41 مرد عام 47          | 11, 12 زلف الما                                                                                                 | 37 سفيد پوست      |
| 37 ديدار معلم 14       | 45 زمزد مناه                                                                                                    | 101 سقيم ١٥٠      |
| 39 ديم علم عوا         | 17 زنار 😑 🌬 20                                                                                                  | 0 m 40            |
|                        |                                                                                                                 |                   |

| 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 | 60 ضرس 💴 🔞                                                                                                                                     |
|---------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                       | 14 ضفيره ـــــــ ١٨                                                                                                                            |
|                                       |                                                                                                                                                |
|                                       | وبالسابد 18:20:30                                                                                                                              |
|                                       | 25 طاق جفت,طاق                                                                                                                                 |
| 56, 59 شكرستان                        | 15 طرار معدد 15                                                                                                                                |
| 59 شكرين                              | 11, 12, 14 طرَّة                                                                                                                               |
| 92 شكل 1 92                           | 28 طغوا                                                                                                                                        |
| 60 شڭرفە 🛴 🖽                          | 36 طلعت                                                                                                                                        |
|                                       | 40 طليعه د د د د                                                                                                                               |
| 92 شبایل هـ 92                        | 14 طناب الما 14                                                                                                                                |
| وو شهس 39                             | 85 طویی ا                                                                                                                                      |
| 86 شمشان سے 84                        | 45, 59 طوطي                                                                                                                                    |
|                                       |                                                                                                                                                |
|                                       | 14 طلال ما الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                   |
| 17 شوريده                             | 14 ظلمت ,ظلام                                                                                                                                  |
| 75 شوشة سيم                           | 14 ظل ممدود                                                                                                                                    |
| 59 شهد کے کیا ت                       |                                                                                                                                                |
| 28 شهلاء 🚙 د ا                        | de 39, 74, 77                                                                                                                                  |
| 40, 59 شير                            | 36 عارض                                                                                                                                        |
| 31 شيرڭير,شيرشكار                     | 30 عبهر الم 38                                                                                                                                 |
| 71 .61 .21 .50,                       | 28 عبهری ک                                                                                                                                     |
|                                       | 66, 69 عدم ال                                                                                                                                  |
| 40 صحيفه                              | 36 عذار الما الما 36                                                                                                                           |
| 75 صدر الما 75                        | 85 عرعر ١٥٠ ه                                                                                                                                  |
| 14 صلغ على 14                         |                                                                                                                                                |
| 14 صليب 14                            | 14 عقرب عقرب                                                                                                                                   |
| 85 صنوبر 💉 🖈                          | 59 عقیق 👊 59                                                                                                                                   |
| 92 صورت الله الله                     | 50 عليل علي 50                                                                                                                                 |
|                                       | 39 شهس 86 شهساد 86 شهساد 86 شهع 98 شهساد 75 شهع كافورى 77 شهع كافورى 75 شهد 59 شهد 40, 59 شهر شكار 40 صحيفه 40 صحيفه 75 صدر 14 صدغ 85 صنوبر 85 |

| 16 عمر دراز ۱۵         | 65 فم مدادة          | 30 كماندار                               |
|------------------------|----------------------|------------------------------------------|
| 59 ءٽاب                | 81 فندق 🚉 1          | 88 كبر الما الما                         |
| 11, 15 عنب             | 45 فيروزه ما         | 88 كبر 88<br>17 كيند                     |
| 47, 53 عنبر            |                      | 50, 53 كوكب ال                           |
| et au-                 | 90 قائمتين           | منخسف                                    |
| tres composés 16       | 82 قامت 🗻 82         |                                          |
| 53 عنبر فروش           | 25, 40 قبلد          | 9 گشی مید                                |
| 13 عنبرينه             | 82 قدّ               | 40, 77 کیل                               |
| 15 عيار ميار           | 17 قفادار علم عم     | و څلاله و و                              |
| 21, 28 عين             | 59 قفل روب ١٥١١      | 86 څلبن 🚅 🕫                              |
| 47 عود مدا ١١          | 81 قلبدً علج الله 18 | 16 گلپوش مو مو                           |
| 73 عنق                 | 39 قمر على 38        | 40 گلزار الم                             |
|                        | 16 قمر پوش 💮 16      | 40 گلستان م                              |
| 53 غاليد بوي           | 59 قند يا ال ال      | 40 څلنار                                 |
| 16, 53 غاليه رنگ       | 23 قوس ما 23         | 40 كُلنار ارغوان                         |
| 16 غاليه فام           | 23 قوس قزح ا         | 9 څله صدي ۱۵                             |
| 71 غبغب سِنف 11        | 47 قبر ميد (4)       | 30 گوشه نشین                             |
| 14 غديرة ١١٠           |                      | 38 گونه المام عام                        |
| 14, 47 غراب            | 26 كاف ,ك ي 26       | 64 گوهور این هم                          |
| 36 غرّه الله الله الله | 18 كار آشفته         | 72 گوى 💮 72                              |
| 28 غوزه الله الله الله | 17 كافر ,كافركيش     | 60 گويان 60                              |
| 69 غناچِه الله الله    | 39 كافور 🚙 🕬         | 71, 72 څوې سيمين                         |
| 14 غين 14              | 10 کاکل (۱۵ کاکل ۱۵  | 11 كيسوال الله الما                      |
|                        | 17 كاجمه افكن        |                                          |
| 29, 30 فتان 29,        | 28 كشيده (١٥)        | ل ال |
| 14 فوع الما الم        | 40 كعبد ميعان        | 17 על ביב של 17                          |
| 42, 45 فستقى           | 19 كف خصيب           | 40 لالهـ الله على الله                   |
| 53 فلغل 53             | 23 كمان 6 26 كمان    | 56, 59 لعل 64, 59                        |
|                        |                      |                                          |

|     | 62, لؤلؤ    |    | مشكبو            | 16 | 57 نار قرمز         | The same   |
|-----|-------------|----|------------------|----|---------------------|------------|
|     | ليل         | 14 | مشوش المستوش     | 15 | 86 ناردن            | ,          |
|     |             |    | مصحف             | 40 | 28 ناظره الله       | 1          |
|     | ماسورة سيم  | 81 | معقد             | 9  | 16 نافع             | Stephen    |
| عاج | . 74 ماسورة | 75 | معنى باريك       | 89 | 33 ناوک             | The second |
|     | عاه 22,     |    | مغز              | 30 | 42, 45, 47,         |            |
|     | متصل        | 22 | مفتول            | 15 | 46 59, 93           | 10000      |
|     | المعجة 9,   |    | مفتون مع         | 15 | 85 نخل سيسه الم     | 2000       |
|     | واب عراب    | 25 | مقلة العد        | 28 | 30 نرگس ,نوجس       |            |
|     | محيتا م     | 36 | ≈ 30 (cf. p. 1   |    | 40, 76, 77 نسرين    |            |
|     | 29, مخمور   | 30 | مكس مك           | 53 | 84 نشك 84           |            |
|     | مرآت مرآت   | 30 | منظو             | 36 | 21 (voyez نطاق      |            |
|     | ه رجان      | 59 | منفصل            | 22 | aussi la remar-     |            |
|     | مردم افكن   | 30 | ,11 مو           | 12 | que de la p.101)    |            |
|     | مردم انداز  | 30 | 9, موی           | 89 | 15, 21 نعل          |            |
|     | مردمک       | 30 | 43, مهر گياه     | 45 | 9 نغوله 9           |            |
|     | מפטח פונ    | 30 | مهره             | 64 | 14 نقاب - 14        |            |
|     | مرغول       | 10 | مهر              | 54 | 67, 69 نقش زیاد     |            |
|     | مرواريد     | 64 | می               | 59 | 14 . 4              |            |
|     | مزدر م      | 56 | میان             | 87 | 65, 69 نقطة موهوم   |            |
|     | مست         | 31 | 28, ميڭون        | 29 | 40 نڭارخانگ چين     |            |
|     | مستع می     | 31 | Mary page        | 69 | 40 نڭارستان 40      |            |
|     | مستانه      | 31 | مينا             | 45 | 78, 79, 80 نگارین   |            |
|     | کسه 47,     | 53 | May (025)        |    | 54, 57, 59 نگین     |            |
|     | مسلسل       | 10 | ناتوان الما      | 31 | 59 نمكدان 99 🙃      |            |
|     | مشترى       | 20 | ناصيه            | 19 | 40 نۇر چەللا        |            |
|     | كشم 47,     | 53 | الله عار عام 39, | 40 | 60, 64 نَوْرِ اللهِ |            |
|     | مشكين       | 16 | ناردان 55,       | 59 | 26 نون معه 30       |            |
|     |             |    |                  |    |                     |            |

| 17 | هندوستان        | 40 | ورق          | 86 | نى      |
|----|-----------------|----|--------------|----|---------|
| 17 | هوادار          | 80 | وسطى         | 34 | نيشتر   |
| 88 | 66, ميچ         |    | DES CHAPTERE | 47 | نيل     |
| 87 | هيف             | 73 | هادی         | 40 | نيمروز  |
|    |                 | 53 | هاروت        | 31 | نبم مست |
|    |                 | 47 | هاله الله    |    |         |
| 40 | ياسمن نمسايا    | 32 | ودب          | 14 | واو     |
| 59 | ,56 ياقوت       | 21 | <b>و</b> لال | 36 | وجه     |
| 40 | 18, 39, يد بيضا | 53 | ,17 هندو     | 39 | ورد 37, |

H. Du Grain de Boanté.

M. De la Housing (5/42)

XIII. In Con 32.

HAMM stgfoll and . 177

XVIII. Do la Tullle (calabore) of

ppendire

Table alphabetique des termes techniques

## TABLE DES CHAPITRES.

|          |           |          |          |             |      |      |     |    |    | 200       |
|----------|-----------|----------|----------|-------------|------|------|-----|----|----|-----------|
| Introduc | tion .    | . 03     | 11,00    |             |      | .10  | 5.8 | ** | -  | Page<br>1 |
| Chapitre | e Ier.    | Des Ch   | eveux    | . موی       |      |      |     |    |    | 9         |
| 01.7     | II.       | Du Fro   | nt one   | ٠ .         |      |      |     |    |    | 19        |
| , 17     | III.      | Des So   | urcils , | . ابر       |      | ,    |     |    |    | 21        |
| "        | IV.       | Des Ye   | ux 🗸     | <u>.</u> چش |      |      |     |    |    |           |
| n        | v.        | Des Cil  | زگان 8   | ٠ من        |      | .01  |     | 1  | 15 | 32        |
| n        | VI.       | Du Vis   | age 5    | 9) .        |      |      |     |    |    | 36        |
| "        | VII.      | Du Poi   | l naiss  | ant ou      | du   | vet  | ظ   | ż  |    | 42        |
| n        | VIII.     | Du Gra   | in de    | beauté      | حال  | >    |     |    |    | 49        |
| n        | IX.       | Des Lè   | vres -   | ا. ك        |      |      |     |    |    | 55        |
| n        | X.        | Des De   | nts of   | . دند       |      |      |     |    |    | 60        |
| 27       | XI.       | De la    | Bouche   | دعان        |      |      |     |    |    | 65        |
| "        | XII.      | Du Me    |          |             |      |      |     |    |    | 70        |
| ,,       | XIII.     | Du Cou   | څردن ١   |             |      |      |     |    |    | 73        |
| "        | XIV.      |          |          |             |      |      |     |    |    | 75        |
| "        | XV.       | Du Bra   |          |             |      |      |     |    |    | 78        |
| n        | XVI.      | Des Do   | igts 💩   | انگشب       |      |      |     |    |    | 80        |
| n        | XVII.     | De la '  | Taille   | (statur     | e) . | ق د  |     |    |    | 82        |
| n        | XVIII.    | De la    | Taille   | (ceintu     | re)  | بہان | 2   |    |    | 87        |
| n        | XIX.      | De la .  | Jambe    | ساق         |      |      |     |    |    | 90        |
| Appendi  | ce .      |          |          |             | 4    |      |     |    |    | 92        |
|          | s et corr |          |          |             |      |      |     |    |    | 100       |
| Table a  | lphabétiq | ie des t | ermes    | technic     | ques |      | 1   |    |    | 103       |